
Pág. 301 GESTUALIDADES – OU COMO 
DANÇAR EM TORNO DO CONCRETO

Marcos N. Beccari

Doravante, apenas a imagem é o concreto. (...) o resto é “metafísica”,  
no sentido pejorativo do termo. 
V. Flusser, O Universo das Imagens Técnicas, p. 189

Até meados da década de 1990, os dispositivos 
de produção de imagem ainda podiam ser 
“seguramente” separados entre mídias analógicas 
e digitais: de um lado, imagens que traduzem 
o espectro óptico e, de outro, imagens geradas 
por computador. Atualmente, nessas primeiras 
décadas do século XXI, tal binômio cedeu lugar a 
uma topologia em permanente deslocamento, um 
turbilhão ininteligível aos olhares mais apurados 
(até mesmoporque muitos dos dispositivos 
analógicos mais tradicionais não apenas sobrevivem, 
como também renascem sob formas híbridas, 
acopladas, mestiças).1

Ocorre que, no nascer do século XX, por exemplo, 
poucos eram os que se davam conta de que a 
fotografia e o telégrafo poderiam se mesclar num 
sistema de transmissão que alguém, doravante, 
viria a chamar de “fax” (possível versão analógica 
do e-mail). O que hoje se vê, com efeito, não 
é exatamente uma evolução tecnológica sem 

1 Com isso, quero 
problematizar, 
de saída, a 
interpretação da 
imagem técnica 
como apenas  
uma imagem  
feita de grânulos  
e/ou pixels – uma 
definição, a meu 
ver, redutora.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   301 11/05/2019   12:09



Pág. 302

Marcos N. Beccari

precedentes, quiçá algum tipo de hegemonia 
alienante das imagens. O que se passa é mais uma 
experimentação gestual, uma exploração tateante 
sobre os gestos possíveis. 

Ao datilografar, no início dos anos 1980, O Elogio 
da Superficialidade (título original de O Universo das 
Imagens Técnicas), Flusser parecia confrontar-se com 
a imagem de um deslocamento aquático e escuro,2 
a evocação de uma massa de água muito mais 
espessa e pesada que o poderia deixar suspeitar a 
clara superfície do mar – e das telas. Porém, pensar 
em termos de profundidade e superfície é anular 
a fluidez que assinala o pensamento flusseriano, 
o qual opera acionando sentidos e metáforas na 
contramão de toda fixidez intelectual. No caso 
deste livro, que é certamente no qual Flusser se 
debruça com mais afinco sobre a esfera das mídias 
e da comunicação, a superfície coincide com o 
profundo, pois a vertigem não se esconde por trás 
da tela. Tudo é real, visível e concreto, incluindo 
nossas ilusões, representações, interpretações. É essa 
abundância ontológica que faz coincidir vertigem e 
elogio da superficialidade.

Refiro-me à abundância como “riqueza do ser”, 
nos termos de Feyerabend (2006). É a fortuna do 
mundo em suas múltiplas faces, que o expressam 
sem esgotá-lo, em oposição à operação abstrata que 
recorta uma realidade como a realidade. Imagens 
técnicas são realidades possíveis que se concretizam. 
E o universo das imagens técnicas é um oceano 

2 Tenho em 
mente, aqui, o 
teor sinuoso de 
Vampyroteuthis 
Infernalis (1987), 
de L. Bec e V. 
Fusser, lançado 
originalmente 
apenas dois anos 
depois de O 
Universo das Imagens 
Técnicas.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   302 11/05/2019   12:09



Pág. 303

Posfácio / Gestualidades

incomensurável em que cada gesto contamina 
os demais, mantendo as realidades possíveis 
mutuamente articuladas.

O argumento de Flusser pauta-se menos em seus 
frequentes arroubos distópicos e mais em uma 
visão, tão sutil quanto aguçada, da imanência 
mundana:3 são os nossos gestos que nos atravessam 
e nos enfrentam, como um “tear que combina 
fios”, como um jogo aberto que se reconfigura a 
cada lance. Portanto, as imagens técnicas são feitas 
de fios que ligam nada com nada, teias de relações 
puras que, no entanto, designam precisamente 
o que há de concreto: gestos ao acaso.4 Trata-se, 
talvez, de algo próximo ao que Flusser define, 
noutros momentos, como arte: “é esse aspecto da 
comunicação pelo qual a informação relativa à 
experiência concreta é aumentada” (2015, p. 46); “é 
um meio de proporcionar experiência imediata (...), 
o órgão sensorial da cultura, por intermédio do qual 
ela sorve o concreto imediato” (2013, p. 381).

A primeira questão que Flusser nos apresenta refere- 
-se a conceituações possíveis sobre, de modo geral, 
a história da cultura e, em particular, a história da 
imagem. Começa-se pela noção (mais explorada 
em Filosofia da Caixa-Preta, de Flusser) de um 
desenvolvimento linear rumo à abstração, percurso 
desenhado a partir de quatro gestos: a manipulação 
com as mãos (que transforma o mundo em 
circunstância), a visão imagética (que transforma 
a circunstância em imagem), a conceituação 

3 “Imanência” 
refere-se à 
premissa de 
que o mundo 
é determinado 
por si mesmo, 
e não por 
qualquer ordem 
transcendente, 
de modo que 
“imanência 
mundana” 
é expressão 
redundante.
4 Valho-me da 
concepção de 
acaso de Clément 
Rosset (1989, p. 
100) como “a 
tessitura de tudo 
o que existe”. 
Faz alusão, entre 
outras coisas, 
ao conceito 
epicuriano de 
clinâmen: o desvio 
imprevisível 
de átomos que 
se chocam, 
atualizando certas 
possibilidades em 
detrimento de 
outras.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   303 11/05/2019   12:09



Pág. 304

Marcos N. Beccari

linear (que transforma a imagem em texto) e a 
computação digital (que transforma o texto em bits, 
coordenadas impalpáveis). Sob esse viés, a cultura 
é um modo de explicar o mundo tornando-o 
abstrato, conferindo-lhe indicadores e gramáticas 
que a ele se sobrepõem e o substituem. 

Tal concepção, no entanto, é de início refutada, 
sobretudo por sua linearidade. Flusser passa então a 
pensar, ainda que brevemente, na sutileza do gesto 
de criar imagens: não como ação que se prende à 
representação ou à projeção de algo (a ser) visto, 
mas necessariamente como gesto articulador5 de 
códigos e olhares previamente dados. Significa que, 
de um lado, a aparência “concreta” das coisas não 
é alheia ao modo como as vemos e interpretamos, 
mas sim inerente a esse processo. De outro, trata-se 
de dizer que aqueles quatro gestos elementares, na 
verdade, não mais se sucedem um após o outro. Ao 
contrário, eles coexistem como meios poderosos 
que, em especial a partir das imagens técnicas, 
produzem e reorganizam a concretude das coisas. 
Quero me deter nesse ponto de vista, no qual a 
noção de gesto assume um papel central.

Flusser lança mão desse termo para definir a história 
da cultura como “dança em torno do concreto”,6 
considerando a imagem tradicional um gesto 
que traduz a experiência concreta em indicadores 
abstratos, e a imagem técnica um gesto inverso, que 
traduz conceitos abstratos em situações concretas. 
A noção de gesto, portanto, denota uma passagem, 

5 Defino 
articulação 
como o processo 
de mediação 
criativa pelo qual 
reinterpretamos 
o mundo, 
rearranjando 
as diversas 
coordenadas 
(visuais, 
conceituais, 
afetivas, etc.) que 
o organizam e nele 
nos situam. (Cf. 
Beccari, 2016)
6 Expressão que 
me faz lembrar 
da famosa 
frase (oriunda 
de um ditado 
popular alemão) 
duvidosamente 
atribuída a 
Nietzsche: 
“aqueles que 
foram vistos 
dançando foram 
julgados insanos 
por aqueles que 
não podiam 
escutar a música”. 
É uma sentença 
que ilustra, 
de um lado, o 
caráter vago da 
comunicação 
telemática e, 
de outro, a 
ambiguidade 
da definição 
empregada por 4

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   304 11/05/2019   12:09



Pág. 305

Posfácio / Gestualidades

um limiar, um entremeio. Se a dança é gesto, é 
porque ela abrange tanto o curso dos movimentos 
corporais quanto a exibição da própria dança, uma 
gestualidade que se explicita enquanto tal. Se a 
imagem é gesto, é porque ela mostra a si mesma 
tanto quanto outra coisa. O gesto não tem, nesse 
sentido, nada a dizer. E, ao mostrar-se, não se reduz 
a índice; é antes um meio que se torna visível.

Esse tornar-se visível leva-nos a pensar, de imediato, 
nas fotografias disparadas por Eadweard Muybridge 
nas últimas décadas do século XIX: o homem 
andando, a mulher descendo a escada, a criança 
dando um salto, etc. Antes desses experimentos, 
não se podia ver com clareza, por exemplo, que um 
cavalo é capaz de manter as quatro patas em suspenso 
durante o galope. Muybridge tornou tal fato visível. 
Na mesma época, Gilles de la Tourette estudava 
a interrupção motora dos gestos mais ordinários, 
quadro clínico que ele descrevia amiúde como “dança 
involuntária”. O curioso é que essa síndrome, após 
proliferar-se desde 1885, praticamente deixou de ser 
registrada nos primeiros anos do século XX. Quanto 
a isso, Giorgio Agamben (2015) argumenta que os 
tiques e os espasmos gestuais deixaram de parecer 
estranhos paralelamente aos filmes – com suas falhas 
de montagem e oscilações descontínuas – que Marey 
e Lumière começaram a rodar naquele período. E 
acrescenta:

Nos mesmos anos, Aby Warburg inaugura aquelas pesquisas 
que somente a miopia de uma história da arte psicologizante 

Flusser: muitos 
intérpretes 
depreenderam 
dela um teor 
pejorativo; resta 
saber se havia 
alguma música a 
ser ouvida.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   305 11/05/2019   12:09



Pág. 306

Marcos N. Beccari

pôde definir como “ciência da imagem”, já que, na verdade, 
tinham no seu centro o gesto como cristal de memória histórica 
(...). Nesse sentido, o atlas Mnemosyne, que ele deixou 
incompleto, com suas cerca de mil fotografias, não é um imóvel 
repertório de imagens, mas uma representação em movimento 
virtual dos gestos da humanidade ocidental (...); no interior 
de cada seção, cada uma das imagens é considerada mais como 
fotogramas de um filme do que como realidades autônomas. 
(Agamben, 2015, p. 21-22)

Tal liberação da imagem pelo gesto fílmico, por sua 
vez, remete-nos ao modo como Deleuze (1985, 
p. 61) descreve o cinema clássico: “a imagem de 
uma totalidade aberta (...) na qual a temporalidade 
que nos envolve se oferece a nós em sua dimensão 
duplamente contraditória – fluxo incessante e 
ruptura instantânea”. Imagens que, nos termos de 
Flusser (2008, p. 204), “aparecem como relâmpago 
e como relâmpago desaparecem”, tal como uma 
dança errante, coreografada a partir da sucessão 
ulterior de poses estáticas. Logo: apesar de cega, é 
também uma dança dirigida. 

Eis uma chave da visada flusseriana: a imagem 
técnica não é como um espelho ou uma pegada 
humana, porque ela não reflete nem sinaliza 
coisa alguma. Ao contrário, trata-se de um gesto 
propositivo (“imaginar o para nós inimaginável”) 
que intenta mostrar não tanto algo visto, mas, 
antes de tudo, uma maneira própria de olhar. Por 
isso, a dança é “dirigida”: ela propõe um modo 
específico de imaginar e criar. No caso do cinema, 

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   306 11/05/2019   12:09



Pág. 307

Posfácio / Gestualidades

para retomar Deleuze (2005), a especificidade desse 
modo teria se consolidado quando as imagens- 
-tempo, pelas quais irrompe o cinema moderno, 
deixaram de meramente transmitir um pensamento 
e passaram a evidenciar o lugar em que este se 
desencadeia: fora da tela, na interação com o 
espectador.7 Assim, imagens técnicas não pedem 
para ser “decifradas”; o sentido emerge no gesto 
mesmo que as torna visíveis. 

Proponho uma ilustração (extraída, não por acaso, 
do cinema). Imaginemos que, em um tempo 
não muito distante, a atmosfera terrestre seja 
contaminada por uma poeira letal, e as corujas, os 
primeiros animais a serem extintos: símbolos da 
sabedoria, elas despencam do céu como em uma 
praga bíblica. Trata-se de um pequeno fragmento da 
premissa de Blade Runner, filme dirigido por Ridley 
Scott em 1982. Nessa trama, ainda presa ao velho 
esquema homem versus máquina (o mimetismo 
entre ambos, a ambiguidade de se identificar quem 
é quem, etc.), torna-se evidente que a força, a frieza 
e a perfeição são aspectos associados à máquina, 
enquanto o erro, a fragilidade e a empatia são 
modos de ser próprios da condição humana. 

Assim funcionam as imagens tradicionais: elas 
jogam luz sobre “o fundo ‘redundante’ do código 
estabelecido” (Flusser, 2008, p. 23), operando 
como “mapas míticos do mundo. E, como modelos 
de ação, fazem com que a sociedade se oriente no 
mundo segundo símbolos míticos” (p. 25).8

7 No campo da 
hermenêutica e 
da filologia, Paul 
Ricoeur (2008, p. 
68) propôs algo 
similar: “Esta 
proposição [de 
mundo] não se 
encontra atrás 
do texto, como 
uma espécie de 
intenção oculta, 
mas diante dele, 
como aquilo que 
a obra desvenda, 
descobre, 
revela”. Creio 
ser esse o tipo 
de interpretação 
que Flusser tinha 
em mente ao se 
referir aos “gestos 
dialogantes” 
(2008, p. 120) que 
se dão a partir, por 
cima e através das 
imagens técnicas, 
instaurando uma 
“criatividade 
concreta”.
8 A concepção de 
“mito” adotada 
por Flusser é, 
nesse caso, similar 
àquela difundida 
por Roland 
Barthes (1977): 
mito como signo 
ideológico, valor 
naturalizado, 
meio para fins de 
alienação.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   307 11/05/2019   12:09



Pág. 308

Marcos N. Beccari

Já no mundo de Blade Runner 2049, ano retratado no 
filme dirigido três décadas depois do primeiro, por 
Dennis Villeneuve (2017), os replicantes aparecem 
integrados à sociedade, seja de maneira clandestina 
(antigos modelos que sobreviveram, compondo uma 
classe social marginalizada), seja propriamente como 
blade runners, caçando e “aposentando” seus pares. 
E, se a pergunta levantada no primeiro filme era se 
Deckard (o protagonista) era ou não replicante, o 
mote do segundo gira em torno da hibridização de 
K – o anti-herói replicante (em provável alusão ao 
agrimensor de O Castelo, de Kafka) –, assinalando a 
dissolução das dicotomias homem-máquina, mente-
corpo, natural-artificial, etc. 

O que se sobressai, nesse caso, é a gestualidade das 
imagens técnicas: elas “tornam visíveis processos 
que seriam invisíveis sem esses dispositivos” 
(Flusser, 2008, p. 52), elas mostram “o quanto 
critérios históricos do tipo ‘verdadeiro e falso’, 
‘dado e feito’, ‘autêntico e artificial’, ‘real e aparente’, 
não se aplicam mais ao nosso mundo” (Ibidem, p. 
60). Instauram, em vez disso, diálogos em aberto, 
conjugados na superfície do que se dá a ver.9

K é k porque não tem nome. Não ser nomeado 
é o que o qualifica como replicante. Mas ele tem 
uma memória, a princípio implantada, que aos 
poucos se materializa no mundo – K encontra um 
brinquedo no local exato onde ele o teria escondido 
quando criança. Ainda assim, não sabemos se aquela 
lembrança é ou não sua; ao final, vemos que ela 

9 Flusser parece 
manter, todavia, 
uma posição 
oscilante acerca 
desses diálogos. 
É como se, a 
todo instante, ele 
se perguntasse: 
quando é que esse 
gesto dialogante 
recodifica (ou 
mesmo restaura) 
o modelo mágico 
ou histórico, e 
quando o exacerba? 
Quando é que a 
imagem técnica 
se apropria 
criticamente dos 
signos tradicionais, 
e quando os replica 
irrefletidamente? 
Mas a única 
questão que hoje 
continua, a meu 
ver, em aberto 
é mais simples: 
alguma vez chega a 
ser puramente um 
ou outro?

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   308 11/05/2019   12:09



Pág. 309

Posfácio / Gestualidades

fora implantada. Mas que importa isso? A questão 
é outra: de um lado, K não passa de um Pinóquio 
cibernético, uma máquina que quer ter alma; de 
outro, Joi, sua namorada virtual, é um holograma 
que deseja ser matéria. A relação entre os dois, que 
são máquinas, é simultaneamente virtual e material. 

Ora, de fato nunca houve uma distinção facilmente 
assinalável: a matéria é também virtual, pois tudo o 
que vemos e tocamos evoca recordações, imagens, 
pensamentos; inversamente, o virtual é também 
material, pois toda virtualidade coexiste com um 
corpo que se afeta. Não se trata de intercâmbio, 
oposição ou espelhamento. Virtual significa uma 
força em curso de atualizar-se, é o presente que se 
torna presente, é matéria que se realiza, se desdobra, 
se diversifica. “Pois é isto a imagem técnica: 
virtualidades concretizadas e tornadas visíveis” 
(Flusser, 2008, p. 29). 

Tais virtualidades são pintadas de maneira 
exuberante nas ruínas de Las Vegas, quando K 
encontra o refúgio de Deckard. O enfrentamento 
entre os dois blade runners se dá em meio aos palcos 
de um cassino abandonado, onde hologramas de 
Elvis Presley, Frank Sinatra e Marilyn Monroe 
insurgem espontaneamente, atualizados, como se 
desejassem retornar, por um instante que seja, ao 
presente. Como se sabe, Las Vegas é a apoteose 
do jogo e do espetáculo, uma cidade no meio 
do deserto, feita de signos e “miragens”. Mas é 
também uma cidade real, como todas as outras.  

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   309 11/05/2019   12:09



Pág. 310

Marcos N. Beccari

O que leva K a Las Vegas é a aposta de que ele 
poderia ser filho de dois replicantes (Rachel e 
Deckard), miragem endossada por Joi (namorada de 
K), que passa a chamá-lo de “Joe” para demonstrar 
que ele é especial, uma pessoa de verdade. Após 
descobrir que o filho em questão não é ele, K se 
depara com uma propaganda de Joi, que é vendida 
genericamente como uma acompanhante holográfica 
que chama qualquer um de “Joe”.

Significa que, claro, K nunca foi especial. Mas 
quem o é? K é k porque não tem nome. Não ser 
nomeado é o que o torna comum... e concreto, como 
Las Vegas e seus hologramas. Porque o concreto 
não é um milagre, uma exceção, e sim o que há 
de mais comum. A concretude de uma fotografia, 
por exemplo, não reside no que ela mostra 
como identidade, como prova material de algum 
passado (no caso, de um superestimado amor 
cyborg), mas em como ela é capaz de “implantar”, 
em certo sentido, a saudade de coisas vividas 
e, eventualmente, não vividas. Basta olhar com 
atenção: a prova em questão sempre recai sobre 
a contundência dos afetos que se proliferam 
pela imagem. Então o que está em jogo em Blade 
Runner 2049 não é a máquina, a alma, o artificial, 
o original e tantos outros rótulos vagos. São os 
impulsos que a imagem técnica desencadeia.

“Toda imagem técnica é produto de acaso, de 
junção de elementos. Toda imagem técnica é 
‘acidente programado’” (Flusser, 2008, p. 33). 

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   310 11/05/2019   12:09



Pág. 311

Posfácio / Gestualidades

Trata-se, no fundo, de impulsos dialogantes que 
atualizam a vida, intensificando sua capacidade 
de produzir seres (humanos, não humanos ou 
mistos, pouco importa). A vida é híbrida porque 
sempre foi, (im)precisamente, hybris – excesso, 
descomedimento. Assim são os gestos rumo ao 
concreto, e assim o concreto se atualiza em tudo o 
que quer viver.

Embora estejamos sempre atados ao que já foi 
visto, descrito ou imaginado por outrem (mesmo 
que não o tenhamos imediatamente em mente), 
criar imagens técnicas implica uma reinauguração 
do mundo, e não uma mera recomposição dos 
fatos que nos rodeiam ou que nos interceptam. 
E, para que esse gesto fundante atinja algo de 
substancial, ele deve conjugar e atravessar toda 
uma pluralidade gestual – por isso, tatear, apontar, 
dispersar e brincar são alguns dos verbos que 
intitulam os capítulos deste livro. São somente os 
gestos humanos que podem ocultar e desocultar 
os programas por trás das imagens; e esse é, como 
esclarece Fernando Rezende (2010, p. 241-42), 
o propósito da tese de Flusser: ela “requer que se 
desvele o véu que poderia assegurar às imagens o 
seu caráter totalitário, desmistificando tanto o nosso 
modo de compreender este universo quanto a nossa 
própria relação com as imagens que nele circulam”.

O que significa tal desmistificação? Devo pontuar, 
primeiro, o que ela não significa. Não significa 
qualquer forma de “desmascaramento” que enxerga 

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   311 11/05/2019   12:09



Pág. 312

Marcos N. Beccari

o mundo em termos de erros a serem corrigidos 
– quanto a isso, já nos anos 1970, um crítico 
como Barthes (1977, p. 12) alertava: “A denúncia, 
a desmistificação (ou desmitificação), tornou-se 
ela própria discurso, corpus de frases, enunciado 
catequético”.10 Também não é o caso de pleitear 
algum tipo de ordem autônoma das imagens. 
Significa, isto sim, encará-las como elementos 
centrais de processos mais amplos, em termos de 
mediação ou de articulação sociocultural.11

O que interessa a Flusser é menos o discurso, a 
episteme ou a contenda social que circunscreve as 
superfícies telemáticas, e mais a gestualidade que as 
agencia filosoficamente e que nelas adquire alguma 
expressão. Em outros termos, sendo a imagem 
técnica um meio que não se limita a “transmitir” 
algo, mas que visa concretizar nossa inserção no 
mundo, aquilo que ela “diz” não importa tanto 
quanto os modos de ser que se abrem a partir dela. 
Significa que, se Flusser investe em algum tipo de 
desmistificação, é mais no sentido de explicitar certa 
simultaneidade ou dispersão no lugar de qualquer 
espécie de ordem profunda. 

Para um exemplo pontual, recorro uma vez mais 
ao cinema: com a expansão do acesso à internet 
e do consumo via streaming, esmorece a lógica que 
distinguia produções destinadas às salas de cinema 
daquelas mais voltadas à transmissão televisiva, 
entrando em cena a diversificação tanto de públicos 
quanto de filmes/séries. Do mesmo modo, as telas 

10 É nesse sentido, 
quero crer, que 
Flusser (2008, p. 
157) critica certa 
modalidade de 
ironia esclarecida 
e, ao mesmo 
tempo, faz uso 
dela: “quem 
atualmente tem 
razão é tedioso, e 
quem atualmente 
combate o tédio 
está enganado. 
O presente texto 
elogia os que estão 
enganados”.
11 Exemplo dessas 
abordagens são 
os estudos da 
visualidade – ou 
visuality studies, na 
designação norte-
americana –,  
associados a 
autores como 
Jacques Aumont 
e Jonathan Crary. 
Algo mais pontual, 
nesse sentido, 
reside no estudo 
de Jan Olsson 
(1999) sobre 
os elementos da 
cultura sueca que 
influenciaram 
as técnicas de 
sincronização 
entre som e 
imagem do cinema 
sueco em meados 
do século XX.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   312 11/05/2019   12:09



Pág. 313

Posfácio / Gestualidades

continuam a se proliferar em diferentes formatos 
e funções, dialogando entre si de maneira cada vez 
mais integrada. De um lado, a gestualidade que 
assim se instaura tende a explicitar as múltiplas 
interpretações acerca de um mesmo filme. De 
outro, se tudo pode ser interpretado, é porque 
não há o que ser interpretado12 – à diferença 
das “caixas-pretas”, que demandam e produzem 
leituras (in)decifráveis, as imagens técnicas suscitam 
reinterpretações partilhadas, conforme a situação 
in camera descrita por Flusser (2008, p. 198-99): 
“Os músicos de câmara que improvisam se perdem 
em jogo de sua própria invenção e, ao fazê-lo, se 
perdem uns nos outros”. 

Nesse gesto criador, por certo, nada garante 
placidez ou consenso; pelo contrário, a interpelação 
das imagens técnicas também torna explícitas as 
disputas que sempre foram concretas, embora nem 
sempre visíveis. Diversidade que coexiste com o 
acirramento das convivências. Se, finalmente, nos 
tornamos “a matéria de que são feitos os sonhos”, é 
justamente porque a solidez mundana reassenta- 
-se sobre o atrito dos sonhos que nela repousam. 
Ou seja, a experiência da imagem técnica pode ser 
tão estabilizadora quanto desestabilizadora, posto 
que “não se trata de apanhar o significado do 
mundo para torná-lo visível por reflexão: trata-se 
de conferir significado ao insignificante” (Ibidem, 
p. 71). É gesto que se dá não como exceção à 
normalidade, como se o absurdo ou a falta de 
sentido escapasse à ordem do mundo, e sim como 

12 Assim eu 
defino, noutra 
ocasião, a noção 
de hermenêutica 
trágica: “uma 
hermenêutica 
que, como a 
de Ricoeur, 
não pressupõe 
um conteúdo 
específico a ser 
interpretado, 
mas que, em vez 
disso, encare o 
compreender 
como um modo- 
-de-ser” (Beccari, 
2016, p. 145).

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   313 11/05/2019   12:09



Pág. 314

Marcos N. Beccari

expressão do “mundo humano”, nos termos de 
Louis Oliveira (2015, p. 258):

Em um mundo plenamente humano, tudo é esperado. E, nessa 
espera, mentira e blefe são reconhecidos e incorporados ao jogo. É 
por isso que quase todos os tipos humanos são possíveis no âmbito 
desse mundo, servindo a qualquer contexto, como neuróticos, 
esquizofrênicos, cegos, loucos, etc., desde que, no contexto, não se 
mostrem estrangeiros a esse desvio, um desvio esperado.

Imagens técnicas atribuem sentido ao mundo no 
mesmo ato em que o flagram, concretamente, sem 
sentido algum. Eis a lucidez dos gestos “que não 
podem enganar porque nada encobrem” (Ibidem, p. 
202). O que significa dizer que, se o mundo é feito 
de superfícies que nada têm a esconder, resulta vã 
a ambição de ir além das imagens. É nesse sentido 
que a ideia de um “mundo verdadeiro” sempre 
foi, como insistia Nietzsche (2006, III, §2), a 
maior ilusão de todas: “O mundo ‘aparente’ é o 
único. O ‘mundo verdadeiro’ é apenas acrescentado 
mendazmente”. Não há o que se ver “por trás” 
das coisas vistas. O domínio das aparências é 
precisamente o domínio do concreto.

Imagens técnicas são os meios que nos dão a 
ver o mundo em que vivemos, suas dobras e 
protuberâncias, sem perderem-se em fins exteriores. 
De acordo com Mario Perniola (2009, p. 28), 
“tal é o mundo contemporâneo, em que tudo já se 
dá no presente, tudo está disponível aqui e agora, 
e nada falta”. Não se trata de uma perspectiva 

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   314 11/05/2019   12:09



Pág. 315

Posfácio / Gestualidades

resignada, como conformação às coisas como elas 
são, mas exatamente o oposto: é a condição de 
uma gestualidade viva, incessantemente animada 
por superfícies em meio às quais nos mantemos 
imersos no mundo. É preciso reiterar a relação 
de equivalência, em vez de sobreposição, entre o 
mundo concreto e a gestualidade que o compõe: 
tal como no cinema, em que o movimento é criado 
pela sucessão de imagens estáticas, o mundo dança 
conforme os gestos que lhe atribuem sentido.

Flusser pensava que nossa geração teria plena 
consciência disso. Eu duvido que um dia venha a 
ocorrer. Dizem que nenhum romano percebeu que 
Roma estava caindo; muito provavelmente, nós 
também não vamos perceber. Mas para quem ainda 
é capaz de se maravilhar e de se surpreender com 
os pequenos gestos, Flusser parece oferecer uma 
resposta vitalista e corajosa ao que se passa. 

Referências

AGAMBEN, Giorgio. “Notas sobre o Gesto”. In: IANNINI, 
Gilson; GARCIA, Douglas; FREITAS, Romero (orgs.). 
Artefilosofia: Antologia de Textos Estéticos. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2015, p. 19-25.

BARTHES, Roland. “Mudar o Próprio Objeto”. In: LUCCIONI, 
Gennie. Atualidade do Mito. São Paulo: Duas Cidades, 
1977[1971], p. 11-15.

BECCARI, Marcos N. Articulações Simbólicas: Uma Nova Filosofia do 
Design. Teresópolis: 2ab, 2016.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   315 11/05/2019   12:09



Pág. 316

Marcos N. Beccari

DELEUZE, Gilles. Cinema: Imagem-Movimento. São Paulo: 
Brasiliense, 1985.

__________. A Imagem-Tempo. São Paulo: Brasiliense, 2005.
FEYERABEND, Paul. A Conquista da Abundância: Uma História da 

Abstração versus a Riqueza do Ser. São Leopoldo: Unisinos, 
2006.

FLUSSER, Vilém. O Universo das Imagens Técnicas. Elogio da 
Superficialidade. São Paulo: Annablume, 2008.

__________. “Nossa Embriaguez”. In: DUARTE, Rodrigo 
(org.). O Belo Autônomo: Textos Clássicos de Estética. Belo 
Horizonte: Autêntica/Crisálida, 2013, p. 375-383.

__________. “A Arte: O Belo e o Agradável”. In: IANNINI, 
Gilson; GARCIA, Douglas; FREITAS, Romero (orgs.). 
Artefilosofia: Antologia de Textos Estéticos. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2015, p. 42-46.

NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos: Ou como se Filosofa com 
o Martelo. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

OLIVEIRA, Louis José Pacheco. Por uma Reapropriação da Ideia 
de Homem. Tese de doutorado em Educação. São Paulo: 
Faculdade de Educação da USP, 2015.

OLSSON, Jan. “In and Out of  Sync: Swedish Sound Films 
1903-1914”. Film History. Luton: University of  Luton 
Press, v. 11, n. 4, fev. 1999.

PERNIOLA, Mario. Enigmas: Egípcio, Barroco e Neobarroco na Sociedade 
e na Arte. Chapecó: Argos, 2009.

REZENDE, Fernando. “Com as Máquinas, Rumo ao Diálogo”. 
Revista Matrizes, ano 3, n. 2, p. 239-242, jan./jul. 2010. 

RICOEUR, Paul. Hermenêutica e Ideologias. Petrópolis: Vozes, 2008.
ROSSET, Clément. A Lógica do Pior: Elementos para uma Filosofia 

Trágica. Rio de Janeiro: Espaço e Tempo, 1989.

Miolo Elogio da Superficialidade.indd   316 11/05/2019   12:09




