
171

Variações sobre o mesmo tema ou os filmes de vampiros

Uma busca rápida pelo Internet Movie Database (www.imdb.com) com a entrada 

“Drácula” retorna uma lista de duzentos filmes. O mesmo ocorre com “Vampiro”. São 

filmes que contém a palavra no título. Se acrescermos os filmes pautados na temática, 

mas que não trazem “Drácula” ou “Vampiro” no título, a lista se agiganta ainda mais, com 

películas tão improváveis quanto Martin (1976), Fome de Viver (1983), Procura-se Rapaz 

Virgem (1985), Os Garotos Perdidos (1987), Um Drink no Inferno (1996), Van Helsing (2004), 

que mistura Drácula com Frankenstein, Deixa Ela Entrar (2008), Amantes Eternos (2013), e 

o mais importante de todos, Nosferatu (1922), de F. W. Murnau, refilmado brilhantemente 

por Werner Herzog em 1979. Há também variações de todo tipo, como A Girl Walks Home 

Alone at Night (2014), anunciado como “o primeiro Western de vampiros iraniano”. O que 

dizer de Abraham Lincoln: Vampire Hunter (2012), que pós-modernamente transforma o 16º 

presidente dos EUA (1861-1865) num caçador de vampiros?

CAPÍTULO IV

Drácula no cinema: 
Cenas de uma erótica prometeica

Rogério de Almeida1

Marcos N. Beccari2



O mito de Drácula

172

CAPÍTULO IV

	A vasta filmografia sobre o mito do vampirismo também pode ser abordada numa 

perspectiva histórica e não restará uma só década sem numerosos representantes. O pri-

meiro filme do gênero é de 1908, Les vampires de la côte, um curta francês hoje desaparecido 

sobre o qual restam poucas informações. De 1913, temos The Vampire, também desapare-

cido, e Vampire of the Desert, cuja história gira em torno de uma vampira de nome Lispeth. 

Em 1914 foi lançado The Vampire’s Trail e em 1916 The kiss of a Vampire.

	A década de 1920 reservaria o melhor filme sobre Drácula, Nosferatu, que teve seu 

título alterado por não ter conseguido os direitos de adaptação do livro de Bram Stoker. 

No entanto, o filme não escapou de um processo dos detentores dos direitos de Drácula, 

já que a trama não se distancia do romance. Em vez de Drácula, surge na tela (em cenas 

que não ultrapassam 9 minutos dos 94 totais) o Conde Orlok, encarnação de um vampiro 

realmente assustador, diferente portanto dos Dráculas do final do século XX e início de 

XXI. Foi dirigido por F. W. Murnau, que posteriormente rodaria Fausto (1926), outra obra 

importante do expressionismo alemão.

	Na década seguinte, surge o primeiro filme falado sobre vampiro, Drácula (1931), 

adaptado de uma peça da Broadway, filmado por Tod Browning, e com Bela Lugosi en-

carnando o Conde. Apesar das limitações técnicas que os primórdios do cinema sonoro 

impunham, principalmente na movimentação das câmeras, o filme consagrou Lugosi, que 

depois reviveria o mesmo papel em outras produções. O filme contou também com uma 

versão em língua espanhola, que utilizou o mesmo roteiro e as mesmas instalações, com 

direção de George Melford. O sucesso do filme fez com que a Universal explorasse o gê-

nero, lançando em 1936 A Filha de Drácula. Na década seguinte seria lançado O Filho de 

Drácula (1943), o primeiro a mostrar Drácula se transformando em morcego. Ainda na 

década de 1940, há O Retiro de Drácula (1945), que mistura o Conde com o Lobisomen e o 

monstro Frankenstein.

	Na década de 1950, outra encarnação icônica de Drácula foi representada por 

Christopher Lee, em O Vampiro da Noite (1958), que depois voltaria ao papel em 1966, com 

Drácula, o Príncipe das Trevas e em 1968, Drácula, o Perfil do Diabo; na década seguinte, uma 

explosão de Dráculas, como em Conde Drácula (1970) de Jesus Franco e O Conde Drácula 



O mito de Drácula

173

CAPÍTULO IV

(1970) de Roy Ward Baker, O Sangue de Drácula (1970), Drácula no Mundo da Minissaia
3 

(1972) e Os Ritos Satânicos de Drácula (1973). Importante mencionar, ainda da década de 

1960, a comédia A Dança dos Vampiros (1967), de Roman Polanski, uma obra excepcional 

em início de carreira.

	Voltando à década de 1970, surgiriam The Vampire Lovers (1970), Lust for a Vampire 

(1971) e Twins of Evil (1971), conhecidos como trilogia Karnstein, uma série que explorou 

cenas de lesbianismo em uma abordagem mais sensualista do tema, cuja narrativa se ba-

seou na obra de Sheridan Le Fanu, escrita em 1872. Condessa Drácula (1971) remonta ao 

século XVI e traz a temática da obsessão pela beleza. Blood for Dracula (1974) explora o ero-

tismo vampiresco em uma história em que o Conde, para sobreviver, necessita de sangue 

de mulheres virgens, algo difícil de encontrar. As Filhas de Drácula (1975) é outra película 

de temática lésbica. A Mansão Marsten (1979) (em Portugal, A Hora dos Vampiros) é uma 

adaptação de Stephen King produzida para a TV americana, que narra a história de uma 

cidade invadida por vampiros. Há também Drácula (1979), de John Badhan (conhecido por 

Os Embalos de Sábado à Noite), refilmagem do Drácula de 1931. E uma comédia romântica 

chamada Amor à Primeira Mordida (1979).

	Na década de 1980 proliferam produções que retomam o vampirismo numa chave 

pós-moderna, de retomada irônica do passado (Eco, 1985), em que a figura circunspecta 

e terrífica de Drácula cede espaço a uma variada gama de vampiros e vampiras, como a 

encarnada por Catherine Deneuve em Fome de Viver (1983), cujo mote é a troca de sangue 

pelo não envelhecimento. Em 1985, A Hora do Espanto (A noite do espanto em Portugal) 

inaugura a mistura de terror e humor, como na antológica cena da morte de Billy Cole, 

que após ter uma estaca cravada no coração começa a derreter revelando em vez de sangue 

uma improvável (e cômica?) gosma verde. O Brasil não ficou de fora da onda vampiresca 

pós-moderna e em 1986 Ivan Cardoso rodou As Sete Vampiras, misturando erotismo, ter-

ror e humor, com a inventiva vampirização por meio de uma planta carnívora vinda da 

África. Vamp, a Noite dos Vampiros (1986), com a cantora Grace Jones, também explora a 

relação entre erotismo e terror por meio da comédia. The Monsters Squad (Deu a louca nos 

monstros) (1987) segue a lógica pós-moderna ao misturar uma série de monstros (Drácula, 



O mito de Drácula

174

CAPÍTULO IV

Lobisomen, a criatura de Frankenstein...) num enredo infanto-juvenil. Near Dark (1987) 

(Quando chega a escuridão no Brasil, Depois do Anoitecer em Portugal) trata da iniciação de 

Caleb Colton, que é apresentado a um grupo de mortos-vivos pela vampira Mae, numa pe-

lícula marcada pela hiper-estetização da violência. The Lost Boys (1987) (Os Garotos Perdidos) 

segue a fórmula de misturar humor e terror numa aventura adolescente. De certo modo, 

a intensificação do erotismo iniciada na década de 1970 permanece na de 1980, mas numa 

chave pós-moderna, com hipérboles estilísticas e estéticas, como nas cenas de violência, 

com recursos especiais para efeitos simultaneamente improváveis e hiper-realistas.

	A década de 1990 ficou marcada pela superprodução Drácula de Bram Stoker (1992), 

um filme que, como o próprio título sugere, retorna às origens literárias em seu processo 

de adaptação. Sem aprofundar a questão, vale citar o artigo Adaptation, ou le cinéma comme 

digest, que Bazin publicou em 1948 relacionando a adaptação à cultura do digest.4 Como 

uma experiência facilitadora, a digest adaptaria obras literárias para o cinema resumindo-a, 

isto é, limitando-se às informações mais importantes para a configuração do sentido da 

narrativa. É o que parece fazer Francis Ford Coppola nesta adaptação, que segue de per-

to, passo a passo, a trama elaborada por Bram Stoker. Não cabe aqui o termo “fidelidade”, 

tantas vezes reivindicado para julgar uma adaptação, pois como nos lembra Bazin (1948, p. 

34) a noção de fidelidade é ilusória quando se trata de uma adaptação, já que o importante 

é a “equivalência do sentido das formas”. Dessa maneira, o que salta aos olhos na adapta-

ção de Coppola é menos a literalidade que a diferença, no caso, a relação entre Drácula e 

Mina. Na obra literária, o interesse do vampiro pela noiva de John Harker é momentâneo 

e circunstancial enquanto no filme Mina se torna a reencarnação da noiva de Drácula, que 

se suicida ao receber a falsa informação de que seu amado havia morrido. A dor por ele 

sofrida e a recusa em aceitar a realidade o fez renegar a Deus, tornando-se o primeiro vam-

piro. A cena inicial da película – a tragédia de Drácula – será retomada como motivação 

para a sedução de Mina, justificando moralmente, por assim dizer, sua maldição, uma vez 

que sua condição de vampiro se subordina à perda amorosa e à possibilidade de redenção. 

Esse acréscimo cinematográfico – de resto similar ao equívoco trágico de Romeu e Julieta 

– em que a notícia falsa da morte do Conde gera o suicídio da amada resgata um sentido 



O mito de Drácula

175

CAPÍTULO IV

romântico presente no original, mas também diminui consideravelmente o aspecto assus-

tador de Drácula, caracterizado como um homem apaixonado, um romântico revoltado, 

capaz de empreender sua força, inclusive contra a natureza e a divindade, para sua realiza-

ção amorosa. De certo modo, esta versão de Coppola é a que melhor simboliza o retorno 

pós-moderno à tradição, que é atualizada de maneira irônica, isto é, afirmando uma visão 

romântica de mundo por meio de referências indiretas, como ao vampirismo e à reencar-

nação. Além disso, suaviza o aspecto negativo do vampiro – sua monstruosidade – em 

benefício de Eros, ou seja, um Drácula que mistura Fausto e Don Juan.

	Ainda na década de 1990, há Entrevista com Vampiro (1994), adaptação dos livros de 

Anne Rice. Dirigido por Neil Jordan, o filme gira em torno da entrevista que Louis con-

cede a um ambicioso repórter, contando como foi vampirizado, há mais de 200 anos, por 

Lestat. A lógica pós-moderna apontada no caso de Drácula de Bram Stoker, de um retorno 

irônico e indireto à tradição, é empregada aqui por meio da entrevista, essa forma moder-

na de narrar histórias verídicas como se fosse ficção e/ou narrar histórias de ficção como 

se fossem verídicas. Figura potencialmente assustadora, o vampiro que relata sua vida está 

pacificado pelo jogo da entrevista – não há riscos, pois não há ação. A ocorrência está no 

passado, concluída, finalizada. Pode-se falar dela, contar como foi, tentar ressignificá-la, 

mas jamais pô-la novamente em ato. A história acabou.

	Também de 1994 há o Nadja, dirigido por Michael Almereyda, que narra a história 

de uma vampira romena que vive em Nova York, caçando suas vítimas em bares e fugindo 

da perseguição do Doutor Van Helsing. Drácula – Morto, mas Feliz (1995), de Mel Brooks, 

se constitui como uma paródia escrachada, com um Drácula incapaz de inspirar medo, 

dado o fracasso cômico de seus atos. Em 1996 foi lançado Um Drink no Inferno, com roteiro 

de Quentin Tarantino, e com a presença de Salma Hayek como a vampira Satanica Pan-

demonium, referência a um filme de 1975, entre outras tantas referências numa película 

que assume o kitsch e o gore na chave da ironia pós-moderna, isto é, a escolha estética não 

é a estetização hiperbólica da violência, mas a estetização das referências a filmes que se 

utilizaram, a valer, do kitsch e do gore. Por meio desse procedimento, o filme se torna cult, 

já que faz um cinema de “primeira classe” se utilizando de recursos e referências de Filme 



O mito de Drácula

176

CAPÍTULO IV

B.5 Ainda na década de 1990, há os filmes Vampiros de John Carpenter (1998), de estética 

fortemente influenciada pelo gênero faroeste, e Blade (1998), filme que mistura vampiro e 

super-herói.

	No século XXI há poucas produções dignas de nota, embora a quantidade de filmes 

dedicados a vampiros não arrefeceu. Dark Prince: The True Story of Dracula (2000) resgata a 

história de Vlad Dracula, filho do Príncipe Vlad, indo em buscas das raízes que inspiraram 

a história de Bram Stoker. Drácula 2000 narra a busca de vingança do vampiro contra Mary 

Van Helsing, descendente direta do doutor que o aprisionou. Shadow of the Vampire (2000) 

conta a história das filmagens de Nosferatu realizada por F. W. Murnau, que teria contrata-

do um vampiro real para o papel principal. A narrativa de um fato histórico – a realização 

de Nosferatu – a partir de uma perspectiva ficcional – o ator Max Schreck seria um vam-

piro de verdade – prolonga o procedimento pós-moderno de revisita irônica ao passado e 

de descrença à história, que se transforma em uma narrativa entre outras possíveis. Anjos 

da Noite (Underworld) (em Portugal, O Submundo) (2003) aborda o conflito entre vampiros 

e lobisomens num mundo escondido dos humanos. Wir sind die Nacht (As Donas da Noite) 

(2010) é uma produção alemã que retoma a temática das vampiras lésbicas, mas as insere 

num cenário de disputa com a polícia. Há ainda Kiss of the Damned (2013), uma relação 

amorosa entre um jovem e uma vampira; Sede de Sangue (2009), produção sul-coreana que 

narra a história de um padre que após uma transfusão de sangue retorna à vida dividido 

entre o desejo carnal por sangue e sua fé, que proíbe matar; a saga Crepúsculo (2008-2013), 

com os vampiros politicamente corretos; Sombras da Noite (2012), uma divertida mistura de 

gêneros realizada por Tim Burton e com Johnny Deep encarnando o vampiro; e Dracula 

Untold (Drácula, a História Nunca Contada) (2014), filme que retorna à Transilvânia para 

contar a história de Vlad e sua transformação em vampiro.

	Não obstante essa profusão de películas, merecem menção duas delas: Deixa ela 

entrar (ou Deixa-me Entrar, título em Portugal) (2008) e Only Lovers Left Alive (Amantes 

Eternos) (2013). O primeiro filme é uma produção sueca dirigida por Tomas Alfredson 

e narra a relação de Oskar, um menino de 12 anos, e Eli, um vampiro castrado, relação 

que permite trazer à tona temas como bulling, homoafetividade, rejeição etc., numa abor-



O mito de Drácula

177

CAPÍTULO IV

dagem existencialista sobre a perda inocência. Amantes Eternos foi filmado por Jim 

Jarmusch e narra a história de amor entre dois vampiros seculares (Adam e Eve, em clara 

referência ao casal primordial), preocupados com os rumos da sociedade contemporânea. 

Mais decadentista que romântico, o ambiente onde transita o casal nos lembra À Rebours 

(Às avessas), de Huysmans, romance centrado no gosto estético do jovem Des Esseintes, 

que vive nos arredores de Paris, onde cultiva seu tédio e suas sensações. Adam é um astro 

do rock recluso, que vive em um grande casarão cercado de guitarras antigas e vitrolas. 

De temperamento nostálgico, mantém com Eve um relacionamento apaixonado e de 

profunda compreensão e aceitação, ritualizando os pequenos gestos do cotidiano em uma 

luta silenciosa por manter certa altivez e nobreza historicamente decadentes. A relação 

entre ambos será perturbada pela irmã de Eve, cuja atitude inconsequente e presenteísta 

se constitui um contraponto contemporâneo ao casal. Nesse sentido, o filme vai além do 

tema do vampirismo para meditar sobre o que desaparece no cenário contemporâneo.

Variações e Desgastes do mito de Drácula

Ao lado de Fausto e Frankenstein, Drácula é um dos mitos modernos que mais se 

propagaram nas últimas décadas. De certo modo, os três guardam certa semelhança, quer 

pelo aspecto monstruoso (mais presente nestes dois últimos), quer por questionar os limi-

tes da vida e da morte, ou mesmo pela relação com o tema do duplo. Como apontado no 

livro O mito de Frankenstein,

O que há de mais angustiante no tema do duplo, de acordo com Rosset 
(2008, p. 92) é a descoberta de que eu não sou quem pensava ser. No caso 
de Frankenstein, a questão é mais complexa, pois a criatura, como duplo 
de seu criador, não é uma imagem projetada, mas a projeção de um dese-
jo, o de ultrapassar os limites humanos e experimentar a sensação de ser 
Deus por meio da criação da vida (Almeida, 2018, p. 167).



O mito de Drácula

178

CAPÍTULO IV

	Embora seja um tema presente desde a Antiguidade, seu apogeu é o século XIX, 

sendo tratado por autores como Hoffmann, Edgar Allan Poe, Dostoievski, Maupassant, 

Oscar Wilde e Robert Louis Stevenson. O pensamento romântico é, sem dúvida, chave 

obrigatória para compreender a angústia do duplo. Em O Estranho, Freud (1976) mostra 

como o duplo se converte em objeto de terror. O que há de mais assustador é que o outro, 

o duplo, o estranho é, no fundo, familiar. O horror não está no exterior, mas dentro.

	No caso de Drácula, o mitema6 da ausência de reflexo no espelho – cena que os fil-

mes sobre vampiro se deleitam em reproduzir, desde Nosferatu – relaciona-se justamente 

com o caráter angustiante apontado por Rosset (2008) no tema do duplo, a dúvida sobre a 

própria existência. Os vampiros são definidos por um conjunto de características, como a 

vida noturna, o medo da cruz, do alho, da água benta, da bala de prata, da estaca de madei-

ra e da luz solar, a imortalidade e a eterna juventude renovada pelo sangue sugado de suas 

vítimas, que por sua vez, ao morrer, tornam-se, também elas, vampiras. Dessas caracterís-

ticas, a mais significativa é a imortalidade. O sangue, símbolo da vida, é a condição para a 

manutenção da imortalidade, bem como da eterna juventude (tema que ganha mais força 

na pós-modernidade). Mas o sangue que alimenta o vampiro é sempre de outro, ele mes-

mo não tem vida, daí o uso metafórico do vampirismo para as relações em que a energia 

psíquica de um é de algum modo subtraída em proveito de outro. No caso do Drácula, a 

ausência de reflexo sinaliza, assim, sua angústia, a dúvida sobre sua própria existência, pois 

efetivamente ele não vive, embora seja um não-morto.

	Exemplo dessa angústia pode ser visto no Drácula de Bram Stoker (1992), de Coppola, 

mais precisamente na cena em que, depois de vampirizar psiquicamente Mila e antes de 

sugar seu sangue, ela pergunta quem ele é. “Não sou nada. Sem vida, sem alma, odiado e 

temido. Aos olhos do mundo estou morto”, ele responde. Efetivamente, sua condição é a da 

danação, de quem vive nas trevas, de quem não morre, mas também não vive.

O mito do vampiro se sustenta em sua origem sobre uma base folclóri-
ca, associado ao culto e ao medo dos mortos, suscetíveis de regressar da 
tumba. Os vampiros são emblema privilegiado desse “retorno do repri-
mido” de que falava Freud em Totem e Tabu, regressando do além para 



O mito de Drácula

179

CAPÍTULO IV

manifestar sua inquietante presença de não-mortos. Sua ausência de 
sombra implica a carência de alma, daí sua aliança dicotômica com a fi-
gura diabólica do Antricristo e com os poderes do mal. Simbolicamente, 
o vampiro se vincula em sua origem ao canibalismo, à licantropia e à en-
fermidade: recordemos que nosferatu, uma das múltiplas palavras que o 
nomeiam, significa em língua romena “o portador da praga” (González, 
2008, p. 529).7

	A figura do vampiro, embora com paralelos desde os mais remotos tempos – Lilith, 

o judeu errante, o mito hindu de Baital, as figuras míticas gregas de Lamias e Empusas –, 

é no romantismo que ganhará força e se imortalizará na figura do Conde Drácula. A asso-

ciação com o romantismo é importante e incontornável porque é nele que encontraremos 

os ingredientes para compor esse caldeirão de horror: sentimentalismo, tédio, aversão à 

vida social, revolta, gosto pelo tenebroso, pela morte, culto à Lúcifer, enfim, um conjunto 

de elementos que caracterizam uma denegação da realidade.

	Na interpretação de Clément Rosset (2012), trata-se do sentimento de impossessão, 

cuja origem é a penúria fundamental da condição humana (Durand chamará de angústia 

existencial). Essa penúria é sentida por todos, mas o romantismo a tratará de um modo 

específico, desejando a imobilidade, o fixo, a apreensão do que é inapreensível. Esse desejo 

de imobilidade tenta possuir o que é movente, mas se depara com a impossibilidade de 

compreender o que é fugidio, de possuir o que ama.

	Esse drama romântico da impossessão se expressa pela angústia diante do Tempo, 

que é sempre inapreensível. O trágico do instante que passa é que não pode permane-

cer, não pode ser apreendido. Para o romântico, a angústia surge da constatação de que 

o tempo não se deixa possuir jamais, o que significa que todos os instantes da vida tra-

duzem o drama da impossessão, desejo de possuir o que é movente, o que se apresenta 

como rebelde a toda posse. Daí a erótica romântica girar em torno da impossibilidade de 

possuir a amada.

O drama apresentado no Drácula de Bram Stoker de Coppola configura essa erótica do 

impossível (ou do impossuível). Em tempos remotos, um traidor anunciou a morte de Vlad à 

sua amada, que não suportando a notícia se suicida. Ao retornar do campo de batalha, Vlad 



O mito de Drácula

180

CAPÍTULO IV

se depara com sua amada morta e se rebela contra Deus, tornando-se um não-morto, um 

vampiro, com poder de se transformar em animais (lobo, morcego...) ou mesmo em névoa, 

com a força de 20 homens, amante da noite, servo de Satã, enfim, Drácula. No século XIX 

encontra Mila, a reencarnação de Elisabeta, sua amada de outrora. Mila será seduzida por 

Drácula, que viverá então o drama da impossessão. Para possuí-la, precisa transformá-la 

em vampira, o que significa que ela morrerá, ou será uma não-morta como ele; de todo 

modo, uma outra que não ela mesma. Assim, é para ele impossível possuí-la, sua angústia 

expressa uma nostalgia do imóvel, do fixo, de quando ambos estavam vivos e se amavam. 

Mas esse tempo passado jamais foi imóvel ou fixo, isto é, jamais foi possuído, pois nenhum 

tempo o é, o que traduz a impossibilidade de retê-lo, de imobilizá-lo, de apreendê-lo. No 

passado ou no presente, o instante é sempre fugidio. Assim como a amada, não é possível 

possuí-lo, de onde sua revolta.

Revolta que expressa um mitema prometeico. Sabemos que Prometeu, na versão de 

Ésquilo, é o benfeitor da humanidade, o que traz o fogo dos deuses aos homens, que pos-

sibilita o surgimento da cultura, da civilização, da forja de instrumentos e armas, mas é 

também transgressor, piróforo (ladrão do fogo) (Durand, 1996, p. 92), o símbolo da revolta 

metafísica, mas também da afirmação do sobrenatural, que confere a um só tempo uma 

natureza a este mundo e a existência de um exterior a este mundo, força divina ou satânica, 

que pode penetrá-lo para alterar a condição humana, como ocorre com a imortalidade dos 

vampiros e seu poder de se transformar em animais, como morcego, lobo, rato etc.

Essa condição animal de Drácula remete aos símbolos teriomórficos (Durand, 1997), 

manifestação dilacerante e aterrorizante da bestialidade que angustia, aterroriza e repugna 

o homem. Seus caninos protuberantes são emblemáticos, bem como o gesto de aproxima-

ção dos lábios ao pescoço, com seu misto de sedução (Eros) e agressividade (Thanatos), já 

que a boca que beija é a mesma que morde.

Como assinalou Noël Carroll (2005) em seu estudo sobre a filosofia do terror, os 

monstros não só são assustadores como também repugnantes. O monstro na ficção de 

terror vem acompanhado de animais que causam repulsão, como os ratos, por exemplo, 



O mito de Drácula

181

CAPÍTULO IV

que surgem em proliferação tanto em Nosferatu quanto em Drácula de Bram Stoker, no qual 

o próprio vampiro se transforma em vários ratos ao fugir de Van Helsing, o que simboliza 

tanto a covardia atribuída aos ratos quanto sua repugnância, ainda mais quando surgem 

em bando, cuja agitação acrescenta um elemento a mais de perturbação.

Desse modo, ao reger o século XIX, Prometeu encarna tanto a figura do cientista, 

com sua missão de transcender a natureza por meio do saber, quanto a de Lúcifer, expresso 

pelo desejo de transgredir a ordem dada. Em Drácula, sua força maléfica é combatida pelo 

cientista e professor de antropologia Abraham Van Helsing, o que torna a narrativa uma 

disputa heroica entre as forças do bem e do mal.

A revolta prometeica e romântica revela, assim, uma intolerância ao mundo, ao real, 

ao que é fugidio, ao que escapa de toda posse. Não à toa o vampirismo encontra em Lilith o 

contraponto feminino mais emblemático. A primeira mulher foi criada do barro por Deus, 

assim como Adão, mas não se entendia com ele. Ao pronunciar o nome inefável ganhou 

asas e fugiu do jardim do Éden, recusando-se a retornar. Foi então que Deus criou Eva da 

costela de Adão.

A literatura interessa-se sobretudo por Lilith, a revoltada, que, na afir-
mação de seu direito à liberdade e ao prazer, à igualdade em relação ao 
homem, perde a si própria, assim como perde aqueles que encontra. 
Mulher sensual e fatal, ela aspira também à supremacia e ao poder 
(Couchaux, 1998, p. 583).

	Lilith é a Lolita de Nabokov, assim como uma boa parte das mulheres fatais dos 

filmes noir da década de 1940, mas é sobretudo as vampiras que povoarão os numerosos 

filmes do século XX. Em Drácula de Bram Stoker, por exemplo, é Lucy, cuja busca por in-

dependência e gosto pela sedução se manifestam antes mesmo de sua transformação em 

vampira. Está presente também logo no início do filme quando Jonathan Harker é seduzi-

do pelas vampiras do castelo de Drácula. A marca mais forte da mulher fatal não é, como 

se pode imaginar, seu poder de sedução, mas sua recusa em se deixar possuir. Assim, Lilith, 

a revoltada, traz em si a transgressão prometeica, mas associada à erótica da impossessão. 



O mito de Drácula

182

CAPÍTULO IV

O poder sedutor das vampiras não está ligado ao impulso de morte, à excitação do perigo, 

mas remete ao drama da impossessão, ao desejo sempre frustrado de não se conseguir 

apreender o tempo que passa, o instante, o amor, o que quer que seja.

	É por essa razão que o romantismo desenvolve verdadeira paixão pelo espaço fe-

chado. Durand (1997) estudou em profundidade os símbolos místicos que expressam o 

gosto pela noite (quietude, imobilidade), pelo túmulo (repouso), pelos continentes, como 

a casa, a caverna, a taça, o ventre. Tais símbolos regulam um mundo fechado, imóvel, cuja 

sensação de permanência atende ao desejo de posse. Como nota Rosset (2005), os quatro 

cantos do leito é um mundo perfeitamente fechado, um domínio de fronteiras definiti-

vas, um mundo perfeitamente imóvel, uma negação do tempo ou ao menos uma saída da 

ordem temporal.

Lugar do sonho, mundo fixo e isolado do resto do mundo, pausa de 
imobilidade à distância do que se move, cama é enfim e naturalmente 
o lugar da possessão mais perfeita. Minha cama é meu domínio e não 
pertence senão a mim; aqueles que a habitam não são, como tudo em 
nosso castelo, senão eus com os quais eu posso contar e descansar em 
paz, e se por casualidade introduzo nela alguma outra pessoa viva, será 
justamente para poder possuí-la ao abrigo do mundo que se move, da 
realidade que foge, nesse lugar mágico onde, no espaço de algumas horas, 
a frágil possessão de um ser não aparece mais como um vão fantasma 
(Rosset, 2005, p. 165).8 

	Não seria possível imaginar que essa manifestação simbólica do romantismo atra-

vessasse o século XX e se mantivesse inalterada no XXI. Os mitos, embora em certos 

aspectos perenes, se transformam, ou como define Durand (1996, p. 98), flutuam entre 

derivações e desgastes, sem deixar de manter uma “perenidade transformacional”. Desse 

modo, o que atesta que o mito vive é o fato de ser repetidamente recontado, como no caso 

dos vampiros, mas recontar o mito implica alterá-lo, não integralmente, mas no rearranjo 

de seus mitemas.

Esse aspecto da dinâmica mitológica é importante, primeiramente, para entender 

como o Prometeu do século XIX, que Lacretelle (apud Durand, 1996, p. 102) declara ser o 



O mito de Drácula

183

CAPÍTULO IV

“primeiro romântico”, é já uma derivação, pois não apresenta determinados mitemas, como 

o da filantropia (na leitura de Durand), embora permaneça a “desobediência hábil”, como 

definiu Bachelard (apud Durand, 1996, p. 102). Em segundo lugar, quando essa derivação 

é mais intensa, podemos tratar então de um desgaste do mito. Nesse sentido, os vampiros 

pós-modernos são derivados do Drácula romântico e dos desgastes do mito de Prometeu. 

A revolta romântica, a “desobediência hábil”, o desejo de transcendência, o drama da 

impossessão perdem força frente ao culto do hiper (hiper-relativismo, hiper-hedonismo, 

hipermodernismo etc.), da tecnociência, da biotecnologia, da cibercultura. No entanto, 

permanece de Prometeu a crença no poder da ciência, na possibilidade de o homem se 

apresentar como o novo deus na terra, eternamente jovem, prestes a atingir a imortalidade 

(ou com condições medicinais de viver até “esquecer” que está vivo, como ocorre no caso 

das doenças mentais na senilidade).

Desse modo, os vampiros pós-modernos não causam mais medo, não são assustado-

res e por vezes não são sequer “maus”, apenas “diferentes”. Muitos são jovens, bonitos, há 

os que não bebem sangue de humanos, outros corrompem o banco de sangue para evitar 

contaminações, alguns transitam à luz do dia. Trata-se de uma visita irônica ao passado, 

nas palavras de Umberto Eco (1985). Menos que um estágio na evolução histórica, um 

modus operandi que não intenta romper com o passado, mas se vale dele ironicamente para 

tratar do próprio presente. Assim, em 1967 Roman Polanski satiriza Drácula e embaralha 

os gêneros, fazendo com que humor e terror se encontrem, procedimento que passará a ser 

explorado comercialmente na década de 1980. A década de 1970 é recheada de liliths, vam-

piras (na maioria lésbicas) que caminham pari passu à liberação sexual enquanto a década 

de 1990 é a mais pretensiosa, com a versão de Coppola para o clássico entre comédias e a 

exploração estilística da violência.

	No presente século, os filmes de vampiro derivaram bastante. A saga Crepúsculo 

deixa de lado boa parte das características principais dos vampiros (ausência de reflexo, 

medo da cruz, aversão à luz do dia) e os reveste de superpoderes. Já uma leitura séria sobre 

nosso tempo por meio da temática vampiresca, Amantes Eternos (2013) de Jarmusch, revela 



O mito de Drácula

184

CAPÍTULO IV

nostalgia de uma certa nobreza romântica, com personagens que podem testemunhar ao 

longo do tempo a decadence civilizacional expressa pela sociedade de consumo que torna 

rapidamente obsoleto tudo que produz.

	De maneira sintética, as películas mais recentes refletem a lógica de uma sociedade 

autolimpante (Almeida, 2010, p. 51), que “descarta seus excessos na mesma velocidade que 

os produz”, vidrada pelo espetáculo, pelo consumo, pelo culto narcísico da própria imagem, 

desejo de juventude, de longevidade, pouco disposta a correr riscos, a se abrir ao diálogo, 

sem muita alternativa às proliferações niilistas (Almeida, 2015), mas muito confortável 

com as expressões hedonistas, principalmente as que derivam do consumo. Esse desejo de 

prazer sem riscos levou Slavoj Zizek a cunhar a expressão “café descafeinado” para tratar 

dessa lógica contemporânea:

O hedonismo atual conjuga prazer com temperança. Não se trata mais 
da antiga noção da “medida certa” entre prazer e temperança, mas sim 
de uma espécie pseudo-hegeliana de coincidência imediata dos opostos: 
ação e reação devem coincidir, a coisa que é prejudicial já deve conter em 
si o remédio para os males que causa. Não nos dizem mais “beba café, 
mas com moderação!”; agora a regra é “beba todo o café que quiser, pois 
o café já está descafeinado...” (Zizek, 2004).

	Tal perspectiva aponta para um distanciamento da realidade, uma predileção pelo 

simulacro, pela virtualidade, a negação da morte como parte da vida, a regulação do co-

tidiano pela intervenção de remédios (antidepressivos, ansiolíticos) e uma dificuldade de 

lidar com o passado (cuja narrativa histórica não parece mais fazer sentido) e com o futuro, 

quase sempre vislumbrado pelas lentes da distopia.

A projeção atual do futuro guarda muito pouco do projeto moderno, que 
regulava o sacrifício do presente de olho na recompensa futura. Hoje o 
controle se dá pela projeção em negativo, pela transparência das fan-
tasmagorias do presente. Sai o sacrifício, entra a regulação de todas as 
esferas. Café descafeinado, refrigerante zero, alimentos orgânicos, an-
titabagismo, medicamentos contra depressão, contra déficit de atenção, 
contra hiperatividade. Tudo está à disposição, tudo pode ser escolhido, 



O mito de Drácula

185

CAPÍTULO IV

mas o uso deve ser moderado, para que o futuro não chegue, para que a 
realidade fique sempre a uma distância segura. Assim, a distopia natura-
lista, por exemplo, transcria cenários de catástrofes naturais que amea-
çariam a sobrevivência humana. Num misto de culpa adâmica e lógica 
causal, a queda é desenhada como consequência da exploração desen-
freada dos recursos naturais, como se além de provar o fruto houvés-
semos exagerado na dose. Saem as ideologias da revolução – alteração 
radical dos modos de organização da sociedade – e entram os discursos 
da sustentabilidade, do equilíbrio, da moderação. No âmbito da ciência, 
subsiste a crença no progresso, na possibilidade de uma vida cada vez 
mais longa ou mesmo na erradicação da morte, no intercâmbio entre ho-
mem e circuitos eletrônicos, na colonização de outros planetas etc., não 
sem o devido temor de que a ciência seja cooptada por forças negativas 
que queiram explodir o mundo, escravizar tecnologicamente os homens, 
controlar a sociedade por meio de dispositivos eletrônicos (biometria, 
câmeras de vídeo, rastreadores etc.) (Almeida, 2015, p. 162).

	Nesse cenário, os vampiros pós-modernos tornaram-se figuras conservadoras, não 

mais fantasmagorias do mal, da queda, da noite, da bestialidade, da revolta, mas heróis 

ajustados à contemporaneidade, moderados nos usos dos prazeres, alinhados ao politica-

mente correto, experientes pela longevidade, sagazes por seus superpoderes. Trata-se de 

um Prometeu desgastado, principalmente em seu mitema transgressor, mas que continua 

insuflando vida na fantasia do homem hodierno de conquistar a imortalidade e seguir 

eternamente jovem. O vampiro pós-moderno guarda já pouca relação com a nobreza do 

Conde Drácula ou com a crueldade de Vlad, o que atesta que os mitos, para permanecerem, 

se desgastam, derivam, variam formas, invertem características, trocam de mitemas, sem 

que percam seu poder, porque alimentados por eles, de por sua vez alimentar os sonhos, 

devaneios e desejos humanos.

 



O mito de Drácula

186

CAPÍTULO IV

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Rogério de. Educação Contemporânea: a sociedade autolimpante, o sujeito obso-

leto e a aposta na escolha. Educação: teoria e prática, v. 20, n. 34, p. 47-64, 2010.

____. O mundo, os homens e suas obras: filosofia trágica e pedagogia da escolha. Tese de 

Livre-Docência em Cultura e Educação. São Paulo: Faculdade de Educação da Universi-

dade de São Paulo, 2015.

____. O mito de Frankenstein no cinema. In: ARAÚJO, A. F.; ALMEIDA, R. de.; BECCARI, 

M. O mito de Frankenstein: imaginário & educação. São Paulo: FEUSP, 2018.

ARAÚJO, Alberto Filipe; GOMES, Eunice S. L.; ALMEIDA, Rogério de. O mito revivido: a 

mitanálise como método de investigação do imaginário. São Paulo: Képos, 2014.

BAZIN, André. Adaptation, ou le cinéma comme digest. Esprit, v. XVI, n. 7, 1948.

CARROLL, Noël. Filosofía del terror o paradojas del corazón. Madrid: Antonio Machado 

Libros, 2005.

COUCHAUX, Brigitte. “Lilith”. In: BRUNEL, Pierre (org.). Dicionário de Mitos Literários. 

Rio de Janeiro: José Olympio, 1998.

DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do Imaginário. São Paulo: Martins 

Fontes, 1997.

____. Campos do Imaginário. Lisboa: Piaget, 1996. 

ECO, Umberto. Pós-Escrito ao Nome da Rosa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985.

FREUD, Sigmund. O estranho. In: ____. Standard Brasileira das Obras Completas, vol. 

XVII. Rio de Janeiro: Imago, 1976, p. 271-318. 

GONZÁLEZ, Antonio Ballesteros. La región más tenebrosa: Carlos Fuentes y su inter-

pretación del mito de Drácula en “Vlad”. In: CECILIA, J. H.; PECO, M. M. (coords.). 

Reescrituras de los mitos en la literatura: estudios de mitocrítica y de literatura com-

parada. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 2008.

ROSSET, Clément. El mundo y sus remedios. Buenos Aires: El cuenco del Plata, 2012.

____. O Real e seu duplo: ensaio sobre a ilusão. Trad. de José Thomaz Brum. Rio de Janeiro: 

José Olympio, 2008.



O mito de Drácula

187

CAPÍTULO IV

ZIZEK, Slavoj. “A paixão na era da crença descafeinada”. Folha de São Paulo, Caderno 

Mais, 14 de março de 2014. Disponível em: <http://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/

fs1403200408.htm>. Acesso em: 07 mar. 2019.

Notas

1. Professor Associado da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (FEUSP). Lidera o GEIFEC 
(Grupo de Estudos sobre Itinerários de Formação em Educação e Cultura) e é um dos coordenadores do 
Lab_Arte (Laboratório Experimental de Arte-Educação & Cultura). É Editor Colaborador para a área de 
Educação da Revista Machado de Assis em Linha. Bacharel em Letras (1997), Doutor em Educação (2005) e 
Livre-Docente em Cultura e Educação, todos os títulos pela Universidade de São Paulo (USP). Trabalha 
com temas ligados a Cinema, Literatura, Filosofia Trágica e Imaginário. Site: www.rogerioa.com.

2. Professor Adjunto do Depto. de Design e Professor Permanente do Programa de Pós-Graduação em Design 
da Universidade Federal do Paraná (UFPR). Coordenador da revista/podcast Não Obstante e colunista fixo da 
revista abcDesign. Doutor em Educação na Universidade de São Paulo (USP), graduado em Design Gráfico 
e Mestre em Design, ambos pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Influenciado principalmente 
por Nietzsche e Foucault, dedica-se a pesquisar Filosofia Contemporânea, Crítica e Filosofia do Design, 
Estética, Estudos do Discurso e da Visualidade. Site: www.marcosbeccari.com.

3. Dirigido no Reino Unido por Alan Gibson, o título original é Dracula A. D. 1972, e se aproveita do desgaste 
dos filmes de terror para trazer as aventuras do vampiro ao presente, no caso o ano de 1972. É a primeira 
película que desloca Drácula no tempo.

4. De difícil tradução, o termo inglês digest pode ser compreendido como uma forma de entender novas 
informações, especialmente quando há muitas delas ou é difícil de entendê-las, ou seja, um processo que 
facilita a “digestão”, a assimilação, como no caso da transposição de formas entre a literatura e o cinema.

5. Inicialmente o Filme B completava uma sessão dupla e se caracterizava pelo baixo orçamento. Posterior-
mente, passou a designar produções de baixo orçamento, por vezes mal realizadas, mas de caráter comer-
cial, desprovido portanto de pretensões artísticas.

6. “O mitema, que é o coração do mito ou a sua verdadeira unidade constitutiva, não aparece como mera 
relação isolada, mas sim constituído em ‘pacotes de relações’ que, por sua vez, estão muito próximos da 
concepção de ‘isomorfismo semântico’ ou de ‘isotopismo’. Esses pacotes não são meras relações sintácti-
co-formais, mas estão imbuídas de significações impregnadas de filamentos afetivos altamente conden-
sados” (Araújo; Gomes; Almeida, 2014, p. 25).

7. Tradução do original espanhol feita por nós. 

8. Tradução da versão espanhola feita por nós.


