
198

“[...] this nameless mode of naming the un[n]ameable is rather good.”

Mary Shelley (apud Haggerty, 1989, p. 37)

1. Todo livro é um Frankenstein? 

No início de A Arqueologia do Saber, para introduzir a discussão sobre as disciplinas, 

Foucault (2008) discorre sobre a aparente unidade formal do livro impresso como protótipo 

para a unidade do discurso disciplinar. Segundo o filósofo, grosso modo, aquilo que 

designamos amplamente por “saber” não é como um livro enorme sendo continuamente 

escrito, mas sim como um “sistema de dispersão” (p. 43). Do mesmo modo, um livro, embora 

pareça ser um objeto completo e autônomo, está, na verdade, disperso ao longo de uma rede 

de outros textos:

CAPÍTULO VIII

O corpo e a tessitura textual: 
uma (outra) anatomia de Frankenstein

Marcos N. Beccari



Olhares sobre Frankenstein

199

CAPÍTULO VIII

[...] além do título, das primeiras linhas e do ponto final, além de sua 
configuração interna e da forma que lhe dá autonomia, ele está preso em 
um sistema de remissões a outros livros, outros textos, outras frases [...] 
Por mais que o livro se apresente como um objeto que se tem na mão; 
por mais que ele se reduza ao pequeno paralelepípedo que o encerra: sua 
unidade é variável e relativa. Assim que a questionamos, ela perde sua 
evidência; não se indica a si mesma, só se constrói a partir de um campo 
complexo de discursos. (p. 26)

Um livro, com efeito, nunca é meramente lido em seus próprios termos, posto que seu 

“corpo” depende de conexões dispersas com outros corpos. No linguajar do design editorial 

e da tipografia, referimo-nos ao corpo de um livro como tudo o que compõe o seu miolo 

substancial. Esse termo sugere um conjunto de órgãos internos revelados por sob a “pele” do 

livro, quando percorremos suas páginas. 

Ellen Lupton e Abbott Miller (2011, p. 51) listam alguns desses componentes “orgânicos” 

do livro em analogia com os do corpo humano:

•	 Cabeça: 1. Divisão superior do corpo que contém o cérebro, a boca e os principais 

órgãos sensoriais. 2. [cabeça + -alho] cabeçalho: palavra ou série de palavras 

posicionadas no topo de uma página com o objetivo de contextualizar ou localizar 

alguma seção, parte, capítulo etc.

•	 Capa: 1. Tudo o que envolve, cobre, protege alguma coisa. 2. Rosto ou semblante do 

livro, contendo o nome do autor e o título da obra.

•	 Espinha: 1. Coluna vertebral. 2. Aquilo que dá sustentação ou estrutura a um objeto 

ou organismo. 3. Lombada ou dorso: é a parte que liga as folhas do livro, onde se 

encontra a costura e encadernação.

•	 Orelhas: 1. Órgãos responsáveis pela audição. 2. Abas que se excedem da capa e 

dobram-se para dentro. Contêm um texto pequeno (como uma sinopse, um extrato 

do texto ou uma apresentação do autor) e podem servir como marcador de páginas. 

3. Orelha-de-cachorro (do inglês dog-ear): é o canto dobrado de uma página do 

livro.



Olhares sobre Frankenstein

200

CAPÍTULO VIII

•	 Glosa: 1. Do grego glossa e do latim glotta: “língua”, órgão muscular responsável pelo 

paladar e pela articulação vocal. 2. Breve anotação marginal e manuscrita após a 

publicação. Nas bibliotecas, é comum que os livros sejam poluídos pelas glosas de 

múltiplos leitores, indicando que o livro foi lido e (re)escrito por muitos. 3. Glossário 

(ou elucidário): lista alfabética de termos incomuns ou pouco conhecidos.

•	 Pé: 1. Extremidade inferior da perna vertebrada sobre a qual o indivíduo se assenta 

no chão. 2. Nota de rodapé: Nota de referência, explicação ou comentário posicionada 

abaixo do texto; é aquilo que serve de apoio a um texto, relacionando-o muitas 

vezes a textos externos.  

•	 Apêndice: 1. Saliência ou processo corporal, como o apêndice vermiforme (cuja extração 

cirúrgica é comum). 2. Material suplementar acrescido ao fim de uma obra escrita, 

podendo incluir tabelas, diagramas, glossários etc.

Embora o corpo de um livro seja geralmente atribuído a um único autor, órgãos como 

glosas, apêndices e notas de rodapé são com frequência importados de fora, operando um 

intercâmbio discursivo com outros autores e documentos. São os órgãos alheios que nutrem, 

impregnam e por vezes se sobrepõem ao corpo do livro. As notas de rodapé, por exemplo, 

não servem apenas como suporte passivo ao texto, mas antes como “[...] um sistema vital 

de raízes que alimentam a obra através de uma rede subterrânea de outros textos. As notas 

de rodapé podem servir como âncoras mínimas ou como redes loquazes que ampliam 

imensamente o alcance do corpo” (idem).

Corpo, órgãos, organismo. Ao documentarem a troca de fluidos entre os textos, os 

livros são também um vestígio material do corpo humano. Nos termos de Jacques Derrida 

(apud Ulmer, 1985, p. 55), “O texto é cuspido. É como um discurso no qual as unidades 

adotam para si o modelo do excremento, da secreção”. Assim, a escrita é como saliva, suor e 

outras substâncias que o corpo produz e elimina periodicamente; por conseguinte, as páginas 

impressas de um livro assemelham-se a cabelos e unhas, isto é, restos mortos, descartáveis e 

destacáveis de um corpo que se regenera. 



Olhares sobre Frankenstein

201

CAPÍTULO VIII

O livro é, nesses termos, um organismo simultaneamente vivo e morto. Trata-se do 

protótipo de Frankenstein, não como monstro ou fantasma, mas como corpo que nasce 

para perecer, como criatura que brota inerte para fenecer como impulso vivo. É esse duplo 

aspecto que circunscreve a figura do moderno Prometeu: de um lado, a existência do livro 

de Mary Shelley, cuja primeira edição não continha o nome da autora; de outro, a criatura 

anônima feita a partir de pedaços de outros seres, um mito que se consolidou no imaginário 

ocidental a partir dos “vestígios” de outros mitos. 

Livro e imagem que lançam fios para a tessitura orgânica e dispersa que compõe os 

nossos corpos – físicos, imaginários e impressos. Porque em todo corpo reverbera certo eco 

de Frankenstein. O corpo do livro, em especial, é uma costura de palavras alheias a fim de 

dar corpo ao incorpóreo, de dar nome ao que não tem identidade, de dar vida ao que é inerte. 

Nesse processo, o texto pode ser alterado e reescrito indefinidamente; e mesmo a partir 

do momento em que é publicado e lido, sua (re)escrita se desdobra diante do olhar alheio, 

possibilitando novos corpos e costuras.

2. O imaginário oitocentista do corpo humano

O contexto da publicação, em 1818, de Frankenstein: or the Modern Prometheus foi 

aquele em que o corpo humano emergia, na esteira da fisiologia, como um novo “conti-

nente” a ser explorado e mapeado. Só que a fisiologia, enquanto ciência da vida, era bem 

diferente da disciplina especializada que viria a se tornar já na segunda metade do século 

XIX. Ela não dispunha, até então, de qualquer identidade formal, advindo do trabalho 

acumulado de cientistas não relacionados que atuavam em diversas áreas do saber (como 

química, ótica, medicina etc.). O que ali havia em comum era um grande entusiasmo, e 

certo assombro, em relação ao corpo. 

De acordo com Jonathan Crary (2012, p. 82), “a importância real da fisiologia 

relaciona-se menos com quaisquer das descobertas empíricas do que com o fato de que 

[...] o corpo estava se tornando o lugar tanto do poder como da verdade”. A fisiologia, 



Olhares sobre Frankenstein

202

CAPÍTULO VIII

não obstante, é uma das ciências que compõem a ruptura que Foucault (1999, p. 318-

320) sugere entre os séculos XVIII e XIX, na qual o humano se define como um ser cuja 

transcendência é localizada no plano empírico. 

Por ora importa retermos como a própria imagem do corpo é fabricada por códigos 

e linguagens sempre sujeitas aos discursos, práticas e saberes de determinado contexto. 

Nesse sentido, é útil compararmos duas ilustrações anatômicas de momentos distintos, 

uma do século XVII e outra do século XIX (Fig. 01).

Figura 1: (esquerda) Desenho de Gottfried Bidloo, Amsterdã, 1685 / (direita) Desenho de Nicholas-Henri 
Jacob, Paris, 1839. Fonte: Wikimedia Commons.



Olhares sobre Frankenstein

203

CAPÍTULO VIII

A imagem da esquerda, de Gottfried Bidloo, apesar de ter sido considerada inútil 

tanto para os médicos quanto para os artistas, representa, nos termos de Mario Perniola 

(2000, p. 112), “um dos vértices do erotismo barroco”. Nesse caso, o teor erótico não 

consiste na insinuação da nudez por meio das vestes (como nas esculturas de Bernini), 

mas na representação do próprio corpo como despojo vivo, abrindo-se e desdobrando-

se em camadas finas de tecido. “Nada nessas lâminas leva a pensar na decomposição, na 

matança, no esquartejamento” (ibidem, p. 121), uma vez que tudo ali é veste, pano e 

pele; até mesmo os ossos são desenhados como tecidos. A mão morta parece estar quase 

viva, ainda que sob amarras, deixando o corpo descobrir-se sozinho para pôr à mostra 

não suas “vísceras”, e sim a delicada superfície dos músculos e órgãos internos. 

Em contrapartida, no desenho da direita vemos um cadáver genericamente 

dissecado, com cortes calculados para uma visualização adequada do “objeto de estudo”. 

Nesse corpo imóvel e anônimo, a nudez é mantida em suspenso ou, mais precisamente, 

recoberta pela transparência das formas substanciais. Distinta da linguagem fotográfica, 

que remeteria ao teor abjeto do corpo esfolado, a ilustração anatômica pretende servir 

de modelo “realista” de um corpo universal. Assim, despojado de sua aparência de carne, 

o corpo reduz-se um boneco neoclássico embalsamado em formol.

Compreender tal disparidade entre as duas representações requer um breve recuo 

histórico. Com o aumento pelo interesse na anatomia humana durante o Renascimento 

(em grande medida decorrente dos estudos de Da Vinci e Andreas Vesalius), a prática 

da dissecação difundia-se junto ao desenvolvimento da prensa de tipos móveis. Mas é 

apenas a partir do século XVII que as técnicas de preparação e conservação dos cadáveres 

(bem como as matrizes de impressão tipográfica) foram aperfeiçoadas, possibilitando a 

disseminação das demonstrações públicas de dissecação humana (sobretudo na Holanda, 

conforme Rembrandt retratou em A Lição de Anatomia do Dr. Tulp). 

Já no século XVIII, com a descoberta de novas espécies provindas de uma geografia 

desconhecida (explorada por desbravadores como James Cook e Charles Darwin), o 

estudo do corpo humano deixava de ser uma atividade essencialmente descritiva para 

tornar-se comparativa e sistemática. Segundo Foucault (1999, p. 222), ao abrir mão da 



Olhares sobre Frankenstein

204

CAPÍTULO VIII

operação inventiva e porosa da observação para privilegiar a nomeação das coisas vistas, 

o naturalista do século XVIII “perdia a vida”. Isso porque “a disposição fundamental 

do visível e do enunciável não passa mais pela espessura do corpo” (p. 188), e sim pelo 

espaço abstrato das classificações. 

No século XIX, por conseguinte, os manuais de anatomia já assumiam a feição 

que conhecemos hoje, subdividindo o corpo em elementos e sistemas cada vez mais 

pormenorizados. Tal anseio por uma taxonomia universal coincide com o aprimoramento 

dos meios de observação (como o microscópio) e de representação (como os avanços 

na produção de pigmentos e nas técnicas de impressão), culminando no inventário 

da fisiologia europeia e na premissa de que “o conhecimento era condicionado pelo 

funcionamento físico e anatômico do corpo” (Crary, 2012, p. 82).

A questão é que no século XIX o corpo adquire contornos abstratos. Ele é o signo 

de um olhar que, acima de tudo, interessa-se pelo que não pode ver: a eletricidade, 

o magnetismo, o calor etc. Em seu Manual da fisiologia humana, publicado em 1833, 

Johannes Müller revela uma imagem do corpo como algo “semelhante a uma fábrica, 

constituído de processos e atividades diversificados, gerenciados por quantidades 

mensuráveis de energia e trabalho” (Crary, 2012, p. 90). Ou seja, não é mais o olhar que 

precisa do corpo físico, contingente, para existir. Ao contrário, trata-se agora de um 

olhar que confere ao corpo a estruturalidade ou a gramaticalidade que faz com que ele se 

torne visível, pensável, dissecável. 

Nesse sentido, é significativo o fato de que, em meados do século XIX, o anatomista 

Giovanni Aldini lotava plateias após ter adotado, em suas dissecações públicas, técnicas 

de galvanização. “A estimulação dos corpos através de correntes elétricas comumente 

causava reações musculares involuntárias, de modo que [suas] dissecações públicas 

foram palco para tentativas de ‘ressuscitação’ momentânea” (Talamoni, 2014, p. 36-37) 

– algo que certamente inspirou a obra-prima de Mary Shelley, que tomou a eletricidade 

como fonte propulsora da vida. 

Entre os impulsos elétricos e a (im)precisão científica, entre o corpo vivo e o olhar 

que o elaborou, é a palavra escrita que dava voz à fisiologia nascente. E não se tratava 



Olhares sobre Frankenstein

205

CAPÍTULO VIII

apenas da palavra científica, cuja linguagem ainda não se isolava de um discurso muitas 

vezes místico, mas em especial da palavra literária do terror gótico britânico. Pois junto 

à transparência dos corpos vinha o aspecto estranho e inóspito daquilo que, devendo 

permanecer oculto, poderia se revelar. Tal temor, ao mesmo tempo em que afastava o 

olhar, também o atraía. Desse modo, o corpo humano, ao deparar-se com sua própria 

natureza exposta e catalogada, passou a conglomerar novos estímulos físicos, visuais e 

simbólicos que reescrevem a realidade que o envolve. Ciência e fantasia se contaminam; 

corpo e palavra são costurados em uma nova reescrita do mundo.

3. O corpo tipográfico e o corpo textual 

O livro e seus caracteres tipográficos, analogamente à imagem do corpo humano, 

também respondem historicamente a mudanças na filosofia, na tecnologia e nos usos 

sociais da escrita. Em Modern Typography, Robin Kinross (1992) mapeia a progressiva 

racionalização das formas e usos das letras ao longo de vários séculos, relacionando esse 

processo ao estabelecimento de estruturas formais e corpos coerentes do saber. Por sua 

vez, Johanna Drucker (1994) escreve, em The Visible Word, sobre o lado experimental e 

transgressor (em oposição ao racional) da tipografia moderna.

Embora a escrita ainda seja muitas vezes encarada, na esteira de Saussure, como uma 

cópia secundária e mais pobre que a palavra falada, podemos partir do pressuposto de que, 

ao contrário, a escrita é o que dá corpo à língua falada. Basta pensarmos, quanto a isso, 

nos hieróglifos egípcios ou nos pictogramas/ideogramas orientais, formas de expressão 

que imiscuem palavras e imagens, mostrando que a grafia simbólica de uma cultura pode 

prescrever, dentre outras coisas, sua língua falada. 

Mesmo a escrita ocidental está repleta de elementos e funções não fonéticas, ao 

menos sob o viés pós-estruturalista. Em Gramatologia, Derrida (2008) argumenta que não 

há qualquer conceito ou fonema a ser representado, por exemplo, nos sinais de pontuação, 

nos grifos em negrito ou itálico e nas formas de espacejamento. Essas marcas são elementos 



Olhares sobre Frankenstein

206

CAPÍTULO VIII

essenciais da escrita, pois, segundo Derrida, é por meio delas que “a escrita habita a fala” 

(p. 39). O alfabeto romano, afinal, aprendeu a confiar nesses “silenciosos servos gráficos” 

(idem) que, como a moldura de um quadro, parecem estar “fora” do conteúdo e da estrutura 

interna de um texto e, contudo, são condições necessárias para sua escrita e interpretação. 

Algo similar pode ser dito em relação à tipografia e ao design gráfico, como nos termos de 

Lupton e Miller (2011, p. 14):

Espacejamento e pontuação, fronteiras e molduras: esses são os territórios 
da tipografia e do design gráfico, aquelas artes marginais que tornam legí-
veis os textos e as imagens. A substância da tipografia não está no alfabeto 
em si – as formas genéricas de caracteres e seus usos convencionados –, 
mas no contexto visual e nas formas gráficas específicas que materializam 
o sistema da escrita. O design e a tipografia trabalham nos limites da escri-
ta, determinando a forma e o estilo das letras, os espaços entre elas, e sua 
localização na página.

Nesse ínterim, a própria história da escrita poderia ser reescrita como uma história 

das estruturas formais que exploram a fronteira entre o interior e o exterior do corpo 

textual. A começar pelos números, que pairam na fronteira entre o corpo e a escrita: em 

praticamente todas as culturas, a recorrência da convenção decimal sugere que os sistemas 

numéricos não derivam da expressão verbal, mas das próprias mãos humanas, equipadas 

com dispositivos convenientes para contar e calcular. Com a ascensão do sistema indo-

arábico, nossos dígitos tornaram-se graficamente abstratos, analogamente à abstração do 

próprio pensamento humano com a ascensão da língua escrita.

A pontuação, por sua vez, deriva da leitura em voz alta: os termos comma (vírgula), 

colon (dois-pontos) e periodus (ponto final), conforme usados por Aristófanes, referem-

se a unidades rítmicas da fala. É somente após a invenção da imprensa que a pontuação 

será ordenada de maneira gramatical, como estruturação de uma sentença. A imprensa 

também ressignificou o uso das aspas (ou “vírgula dupla”, antes adotada em manuscritos 

para destacar frases importantes), uma vez que a reprodução em massa incentivava os 

escritores a incorporarem material de outras fontes. 



Olhares sobre Frankenstein

207

CAPÍTULO VIII

Tanto o alfabeto grego quanto o romano eram originalmente maiúsculos: todas as 

letras deveriam ter a mesma altura em prol de uma leitura linear e horizontal. O uso de 

letras minúsculas impõe-se com a escrita carolíngia, difundida na Europa entre os séculos 

VIII e XII, sendo posteriormente condensada no estilo gótico dos copistas medievais. 

No século XV, as letras góticas passaram a ser usadas em combinação com maiúsculas 

romanas. Ao passo que os tipos móveis de Gutemberg ainda simulavam a gestualidade da 

escrita à mão, os tipógrafos humanistas do século XVI distanciaram-se da caligrafia para 

resgatar os tipos romanos, redesenhando-os a partir das proporções do corpo humano e 

de relações matemáticas dotadas de importância divina. 

As grades racionais e as matrizes em metal do século XVII, por sua vez, serviram 

como plataforma (na esteira das normas epistemológicas então vigentes) sobre a qual a 

sombra de um alfabeto ideal pudesse ser projetada, tão clara quanto uma imagem em uma 

câmera escura. Do século XVIII em diante, no entanto, “A noção dos caracteres como 

estruturas essenciais e arquetípicas deu lugar ao reconhecimento das letras como unidades 

dentro de um sistema maior de características formais” (ibidem, p. 57). É o que possibilitou, 

no século XIX, o advento das famílias tipográficas, isto é, variações de uma mesma fonte 

em estilos diferentes: itálico, negrito, condensado etc. 

De modo análogo, a aparente unidade do corpo textual também se diluía, num 

movimento que talvez seja mais visível na história do jornal. Os primeiros jornais, que 

surgiram como meio literário de elite no século XVII, eram diagramados como se fossem 

livros, ou seja, pressupondo uma leitura linear, do início ao fim. Mas na medida em que, 

durante o século XIX, o jornal se tornava um meio popular, suas páginas assumiam 

dimensões maiores e incorporavam diversos elementos, como reportagens, anúncios, 

colunas de opinião etc. Assim o jornal impresso assume sua feição moderna, como uma 

colcha de retalhos que reflete a disputa de interesses editoriais, publicitários e de produção. 

Enquanto os primeiros jornais pareciam ser, nos termos de Lupton e Miller (2011, p. 17), 

“um objeto coerente e completo, a aparência do jornal popular era resultado de acordos 

comerciais apressados e de condições arbitrárias”.



Olhares sobre Frankenstein

208

CAPÍTULO VIII

Mas não foi apenas com os jornais e com a profusão tipográfica do século XIX que a 

aparente unidade formal dos textos teria sido dissolvida. Na verdade, a costura textual de 

ideias alheias percorre toda a história do pensamento: a própria escrita de Platão, como 

se sabe, é marcada pela retórica dos diálogos, valendo-se de vozes alheias para validar 

suas ideias. Em contrapartida, Demócrito, um de seus inimigos, pregava que não há uma 

única verdade, há apenas interpretações. O homem é a medida de todas as coisas (máxima 

de Protágoras, discípulo de Demócrito) porque o homem é quem nomeia todas as coisas. 

De um lado, a noção de um céu inteligível de onde se possa extrair um texto verdadeiro; 

de outro, a noção de um único mundo visto a partir de interpretações diversas a serem 

continuamente retomadas, mescladas e reescritas.

Uma oposição similar pode ser vislumbrada nas páginas abaixo (Fig. 2), ambas do 

século XV, que representam duas abordagens distintas de diagramação:

Figura 2: (esquerda) Página de Campanus Opera, impressa em 1445 / (direita) Página da Bíblia Latina, impressa 
em 1497. Fonte: Lupton; Miller, 2011, p. 16.



Olhares sobre Frankenstein

209

CAPÍTULO VIII

Na primeira, as margens servem como uma moldura transparente para o bloco de 

texto, cujo alinhamento justificado reforça seu aspecto linear e coeso. O segundo caso 

recorre à tradição dos comentários bíblicos, que invadem o corpo textual por meio de 

lacunas e diferenças gráficas. No primeiro caso, as fronteiras entre interior e exterior, bem 

como entre leitor e escritor, estão seguramente definidas, ao passo que no segundo caso 

esses limites são atenuados, tanto pelo centro quanto pelas bordas. 

Esse modo de justaposição gráfica e conceitual motivou Derrida (1986) a tomar a 

tipografia como um meio privilegiado pelo qual a escrita invade o pensamento e a fala. 

Foi sob tal premissa que o filósofo elaborou o livro Glas (Fig. 3), com design de Richard 

Eckersley, que lança mão de layouts fora dos padrões acadêmicos para compilar um 

conjunto de textos aparelhados de maneira dispersa (com diagramação e fontes distintas), 

indicando assim vozes e modos de escrita heterogêneos. Glas constitui um Frankenstein 

que incorpora, como estratégia deliberada de escrita, tanto as glosas dos manuscritos 

medievais quanto o layout caótico dos jornais modernos.

Figura 3: Páginas do livro Glas, de Jacques Derrida. Fonte: Derrida, 1986, p. 114-115.



Olhares sobre Frankenstein

210

CAPÍTULO VIII

Margens, alinhamento, estilo de tipos e outras estruturas gráficas não apenas 

exploram a fronteira entre o interior e o exterior do corpo textual, mas o consolidam 

propriamente. Os signos linguísticos não existem fora dessa superfície tipográfica, cuja 

dispersão interna e absorção de elementos externos caracterizam toda forma de expressão 

humana – inclusive a manifestação aparentemente espontânea da fala, bem como as lentes 

supostamente translúcidas da câmera fotográfica. A escrita é sempre uma reescrita tanto 

quanto a leitura é sempre uma releitura. Como no organismo de Frankenstein, as palavras 

e as estruturas do pensamento podem ser embaralhadas e reabitadas.

4. A anatomia de Frankenstein

Note-se como, em se tratando de corpos, é inevitável o cruzamento de questões 

de ordem material e simbólica, aqui enredadas desde o início. Metáforas como “corpo-

máquina” (que internaliza algo externo ao organismo) e “coração da cidade” (que externaliza 

um componente corporal) refletem nosso modo “corpográfico” de lidar com o mundo. 

Como propõe a linguista Elaine Scarry (1987), tudo o que circunscreve o corpo, desde 

roupas e utensílios até uma casa e uma comunidade, não apenas funciona como extensão 

do corpo, como também torna-se parte dele. E de acordo com o neurocientista Gerald 

Edelman (1992), nossas sensações e percepções não precedem nem sucedem o processo de 

categorização conceitual que se desenvolve no cérebro. Em termos fisiológicos, segundo 

ele, uma coisa não é separada da outra.

Com isso em vista, qual poderia ser a relação entre a escrita, o livro e o corpo? A 

escrita, em primeiro lugar, pode ser encarada como um subproduto físico do pensamento 

humano, assim como a fala. Mas, diferente desta, a escrita deixa uma marca visível no 

mundo. O livro, por sua vez, tal como um carro que transporta o corpo, potencializa a 

capacidade do corpo falar: é duradouro em vez de efêmero, é capaz de se movimentar no 

espaço e no tempo, e permanece legível mesmo na ausência de seu autor.



Olhares sobre Frankenstein

211

CAPÍTULO VIII

Segundo Christine Greiner (2012, p. 17), “O substantivo corpo vem do latim corpus 

e corporis, que são da mesma família de corpulência e incorporar”. Já a carne ou o carnal 

(em grego sarx e em latim caro) se associa a keiro, do grego cortar, destacar, “dividir a carne 

das bestas, os sacrifícios para a refeição comum” (Dagognet, 1992, p. 10). O que se pode 

depreender dessas nomeações é uma concepção corporal como intercâmbio recursivo entre 

o interno e o externo, como uma tessitura viva que, em sua aparente coesão, ora incorpora, 

ora se desprende de elementos diversos.

Eis a anatomia de Frankenstein, um corpo estranho ou anormal que instaura, como 

contraparte integrante, a aparente coesão da escrita, dos livros e dos corpos. Em seu 

curso Os anormais, Foucault (2001) retomou o corpo psiquiátrico em sua relação com o 

direito penal, focando-se na construção discursiva dos “anormais” no decorrer do século 

XIX. O anormal se desdobra aqui em três figuras principais: o monstro humano (como 

Frankenstein), o indivíduo a ser corrigido e o onanista. O que nos importa reter é a 

ideia, defendida por Foucault em vários textos, de que o corpo é o lugar onde ocorre a 

construção do sujeito. O corpo do prisioneiro (indivíduo a ser corrigido), por exemplo, 

é aquele que incorpora os signos de transgressão, culpa e (re)normalização – enunciados 

que, por sua vez, são formados através da matriz discursiva do sujeito médico-jurídico. 

Tal enquadramento discursivo-corporal, vale dizer, não implica uma relação de causa 

ou determinação, tampouco a afirmação de que o corpo é feito pura e simplesmente de 

discurso. Ao contrário, trata-se de uma designação que produz identidade, tornando o 

indivíduo coerente com um modelo de sujeito. 

Em outras palavras, o corpo depende de certa gramática que, por sua vez, depende 

dos corpos para se materializar. Essa materialização é coextensiva ao corpo. Por isso o 

sujeito não é produzido instantaneamente pelo discurso, mas está em permanente processo 

de reescrita. Uma abordagem contemporânea da reescrita corporal consiste na obra do 

artista argentino Jorge Macchi, cujo olhar tipográfico é comparável ao de um anatomista. 

De maneira breve, atenho-me a duas de suas obras (Fig. 4):



Olhares sobre Frankenstein

212

CAPÍTULO VIII

O cartaz da 27ª Bienal é, de modo geral, quase uma dissecação textual: recortes de 

jornal que expõem apenas as aspas de citações subtraídas. Ambivalente, é uma imagem 

que alude, de um lado, à convivência (ou disputa) de vozes recortadas e, de outro, à 

transitoriedade dos corpos que as enunciam. No segundo caso, trata-se de uma série de 

avisos de obituários do jornal, com a informação textual também subtraída, recortados 

e colados em uma pilha que remete a um cemitério abstrato. Aqui, as possibilidades de 

leitura parecem ser tão intermináveis quanto são os corpos desconhecidos e anônimos que 

estão ali vagamente aludidos, como arquivos de uma biblioteca.

Palavras, imagens, corpos e livros não ocupam classes separadas, pois instauram 

o sentido cultural e historicamente circunscrito que caracteriza a linguagem como um 

todo. No contexto de Mary Shelley, em meados do século XIX, a criação de Frankenstein 

refletia um acúmulo de saberes emaranhados e dispersos sobre o funcionamento de um 

Figura 4: (esquerda) Cartaz da 27º Bienal de São Paulo, 2006 / (direita) Detalhe de Monoblock, 2003. 
Fonte: http://www.bienal.org.br/; http://www.jorgemacchi.com/. Acesso: 04 fev. 2018.



Olhares sobre Frankenstein

213

CAPÍTULO VIII

corpo então aberto a procedimentos de normalização, estimulação e hibridação. O corpo 

assim concebido compatibilizava-se com o processo de modernização da escrita, que diluía 

paulatinamente a aparente unidade essencial do livro impresso. 

Ao explicitar-se como um terreno de exploração científica, literária e tipográfica, 

o corpo, já virado do avesso, reafirmava-se como um meio privilegiado para a leitura e a 

escrita do mundo. Quanto aos livros, tiveram também sua carne exposta e (re)costurada: 

as estruturas gráfico-textuais que se justapõem e se dispersam encarnavam, a cada leitura, 

um novo corpo de mundo. Em suma, todo tipo de organismo requer uma anatomia, e essa 

anatomia não pode ser elaborada sem que o campo discursivo a partir do qual ela se torna 

visível seja revelado em sua estranheza sintética.

“Por que arquivos e cemitérios são tão parecidos?”

Giselle Beiguelman (2016, p. 187)


