
215

Resumo

O objetivo desse artigo é relacionar os registros da narrativa e da visualidade implicados nos modos 

de olhar contemporâneos, em especial no que concerne ao design, aqui entendido amplamente 

como articulação de imagens, aparências e olhares. Ao analisar o percurso pelo qual as práticas 

de narrativa nos conduziram à centralidade dos registros visual e multimídia, caracterizo o olhar 

contemporâneo como aquele cujas coordenadas narrativas e visuais foram explicitadas. Em 

seguida, apresento essa dinâmica de simulacro como experiência estética articulada pelo design. 

Por fim, observo que essa experiência aponta para um modo de autonarrativa visual que enaltece, 

no âmbito educacional, a multiplicidade interpretativa.

Palavras-chave: Visualidade, narrativa, design, olhar contemporâneo.

Resumen

El objetivo de este artículo es relacionar los registros de la narrativa y de la visualidad implicados 

en los modos de mirar desde lo contemporáneo, en especial desde el diseño como la articulación 

de imágenes, apariencias y miradas. Al analizar el recorrido por el cual tránsito las prácticas 

Design, narrativa e visualidade contemporânea

Diseño, narrativa y visualidad contemporánea

Marcos Beccari

Design, narrativa e visualidade contemporânea



216

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

narrativas condujeron a centrar los registros visuales y multimediales para ser observados desde la 

contemporaneidad, como aquellos cuyas coordenadas narrativas y visuales fueron explicitadas. En 

el texto se presenta una dinámica de simulacro como experiencia estética articulada por el diseño 

y se concluye, que la experiencia apunta hacia un modo de autonarrativa visual que se enaltece en 

el ámbito educativo desde la multiplicidad interpretativa.

Palabras clave: Visualidad, narrativa, diseño, mirada contemporánea



217

Introdução: as coordenadas do olhar

Enquanto professor de desenho no curso de Design Gráfico, parte de minhas pesquisas repousa 

sobre aspectos práticos e filosóficos da visualidade. Por “visualidade” compreendo não apenas os 

aspectos históricos e culturais que orientam nossas práticas de representação, mas principalmente 

as formas de pensamento que organizam as maneiras de olhar para o mundo e para nós mesmos. 

Há um pressuposto aí implicado: para que estímulos sensoriais sejam transpostos em imagens 

(vistas, imaginadas ou representadas), necessitamos de um aprendizado sensorial baseado em 

certas convenções que estruturem nossas experiências visuais. O conjunto dessas coordenadas 

costuma ser descrito como “regime de visualidade”:31 o que se espera ver quando se olha? ¿Por que 

olhamos isto e não aquilo? ¿O que “quer ver” nosso olhar?

Uma abordagem recorrente, no campo do design, para tratar dessas questões baseia-se na 

ideia de um condicionamento tecnológico. Tal concepção encontra-se sintetizada na introdução 

do livro Arte e ilusão, onde Gombrich (2007) sugere que a antiga arte egípcia não dispunha de 

técnicas e aparatos que permitissem uma representação “realista”. Esse raciocínio não me parece 

apurado: pressupõe não apenas um caráter evolucionista da representação visual, como também 

que a representação (que hoje consideramos) “realista” seria em todo caso desejável. São premissas 

como essas que, de resto, amparam a noção ainda difundida de um “esgotamento” generalizado – 

do conhecimento, das imagens, dos valores etc.

Longe dessa visada, interessa-me propor uma perspectiva mais preocupada com as dinâmicas 

de “narratividade visual”, no sentido de explicitar o aspecto narrativo da visualidade. Uma 

representação realista, por exemplo, não é meramente “fiel” à realidade; é antes uma narrativa 

sobre o que o esperamos ver da realidade vista. No âmbito do desenho “realista” (o que eu me 

presto a ensinar), sabe-se que, para muitas pessoas, desenhar é tido como uma tarefa árdua e 

dificilmente assimilável. Geralmente isso acontece porque tendemos a ver o que “queremos” 

enxergar, de modo a ignorar aspectos que as outras pessoas esperam ver. Em certo sentido, pois, 

aprender a desenhar implica aprender a ver como os outros veem, como um “treino” para enxergar 

não tanto o mundo visto, mas antes ases coordenadas que nos permitem vê-lo.

Design, narrativa e visualidade contemporânea



218

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

Por sua vez, a noção de “design” é aqui empregada de maneira ampla: mais do que uma 

profissão que se define mediante demandas sociais específicas, trata-se de um modo (não estrito 

aos designers) de produzir imagens, aparências e formas de olhar. Sob o prisma de uma filosofia do 

design, como eu proponho em outra ocasião (Beccari, 2016), o design pode ser lido como “articulação 

simbólica”: um constante processo de mediação e (re)criação de narrativas que se abrem a novas 

interpretações, processo este do qual se vale o olhar contemporâneo para compreender o mundo 

e atuar nele. Não é tanto o caso, porém, de um “novo” regime de visualidade: o desenvolvimento 

recente, por exemplo, de uma ampla gama de técnicas de computação gráfica é apenas parte (e não 

a condição) de uma antiga reconfiguração não só dos modos de representação, mas também das 

formas de olhar. Tal reconfiguração pode ser descrita como uma “desobjetivação” da visão, nos 

termos de Jonathan Crary (2012, p. 22):

Se a câmara escura, como conceito, subsistiu como base objetiva da verdade visual, vários discursos 

e práticas – na filosofia, na ciência e em procedimentos de normatização social – tendem a abolir essa 

base no início do século XIX. Em certo sentido, ocorre uma nova valoração da experiência visual: ela 

adquire mobilidade e intercambialidade sem precedentes, abstraídas de qualquer lugar ou referencial 

fundante.

É preciso evitar, no entanto, a leitura tipicamente pós-moderna – como a citação, deslocada, 

pode sugerir – de uma ruptura da objetividade do sujeito moderno em detrimento de um subjetivismo 

fragmentário. A transição a que se refere o autor remete mais a uma “base comum”, tal como 

aquela que havia entre a fotografia e o impressionismo. Como o próprio nome do movimento 

diz, o que importa ao pintor impressionista é a “impressão” que ele tem da realidade e que tenta 

reproduzir na tela. Só que em vez de se contrapor à promessa fotográfica de registrar a realidade 

“tal como ela é”, o olhar impressionista se apropria dela justamente como uma impressão possível.  

Ou seja, em que pesem os ideais românticos por volta dessa mesma época,  o olhar subjetivo e a 

captura objetiva da realidade começaram a se confundir entre si.



219

Não obstante, a descontinuidade do “pensamento clássico” que Foucault (2007, p. 289) 

também localiza no século XIX “coincidirá com o recuo da representação, ou, antes, com a [sua] 

liberação”. Grosso modo, se antes uma representação aludia a algo “em si”, como referencial 

objetivo, passou-se a entendê-la como algo que foi visto por alguém, em sua particularidade e 

em meio a instâncias dispersas – eis a reconfiguração do olhar que torna concebíveis a câmera 

fotográfica e, depois, a cinematográfica. Ganha força, assim, a consciência de que o mundo visto, 

bem como os meios que temos para vê-lo, depende de um olhar prévio composto de coordenadas 

visuais e narrativas.

É nesse sentido que o design sinaliza não um novo regime de visualidade, e sim a explicitação 

de um regime antigo, ainda em pleno processo de transformação. O alargamento da experiência 

visual, atrelada a múltiplas possibilidades de narrar e partilhar nossas sensações particulares, 

aponta para uma forma de autonarrativa que se conjuga pelas mediações estéticas, pelas aparências, 

gostos e estilos. Design é essa maneira pela qual participamos narrativamente de um mundo que é 

indissociável dos sentidos, dos afetos, das aparências. Para compreendermos essa reconfiguração 

do olhar, porém, é ainda necessário um esforço de relacionar narrativa e visualidade num mesmo 

horizonte de “aderência” ao mundo sensível – tal como, na composição de um desenho, o olhar 

determina o enquadramento, que por sua vez reposiciona o olhar. 

Da narrativa que se mostra à visualidade que se narra

Na filosofia contemporânea, é bem conhecida a ideia de que já teríamos perdido a capacidade de 

narrar nossas próprias experiências. Walter Benjamin (1994) foi emblemático ao afirmar que, a 

partir do século XX – junto ao silêncio daqueles que retornaram da guerra sem ter boas lembranças 

para partilhar –, a figura do “narrador” teria desaparecido. E na obra mais conhecida de Milan 

Kundera (1985), A insustentável leveza do ser, o ano de 1968 é descrito como um marco a partir do 

qual o mundo teria se tornado demasiado leve, absurdo e irreal para poder ser narrado. “Einmal ist 

keinmal” (uma vez é como nenhuma vez), diz Kundera: se algo não se repete, então é meramente 

casual e, portanto, inenarrável. Nenhum personagem pode se tornar exemplar num mundo em que 

Design, narrativa e visualidade contemporânea



220

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

nada tem peso. Nenhuma filosofia pode narrar o significado de um mundo em que não há mais 

diferença entre o sublime e o ínfimo. Nenhuma historiografia é possível quando os fatos, como 

a invasão russa da Checoslováquia, parecem tão remotos quanto a guerra entre duas moscas no 

século XIII, que nada mudou na face da terra.

Parece inegável que, ao longo do século XX até hoje, aconteceram transformações profundas 

no âmbito sociocultural, mas deduzir disso que a cultura atual deve sucumbir diante do “absurdo” 

do mundo é no mínimo precipitado. Muito antes da chegada dos presumidos “fatos inenarráveis”, 

a literatura, a filosofia e a historiografia procederam a uma desconstrução do romance realista, da 

metafísica moderna e da historiografia entendida como ciência.34 Mas tal desconstrução serviu 

mais como continuidade e menos como ruptura da narrativa tradicional, pois ainda se pautou num 

pressuposto implícito: a garantia (ou sua impossibilidade) de referir-se a um fato.35 Logo, não é que 

os fatos se tornaram de algum modo inenarráveis, e sim, ao contrário, que tomamos consciência 

justamente de seu aspecto narrativo: eles ficam ou desaparecem na medida em que os mantemos 

narrativamente no presente. 

Essa simples percepção é o que reconfigura a relação tradicional entre o sublime e o ínfimo. 

Trata-se de “restituir ao discurso seu caráter de acontecimento”, nos termos de Foucault (2013, 

p. 48), o que implica relativizar oposições como fato x ficção. É o caso, por exemplo, do atual 

panorama midiático do jornalismo, que não meramente nos descreve fatos, mas nos fornece 

acontecimentos já vestidos de todos os comentários, as interpretações e previsões possíveis. Não se 

trata de manipular os fatos, tampouco de apresentá-los de forma imparcial, mas sim de evidenciá-

los enquanto narrativas.

Ainda com relação ao suposto desaparecimento da narrativa, o que dizer das pequenas 

histórias que contamos cotidianamente, além das infindáveis ficções de entretenimento, ¿cada vez 

mais consumidas e partilhadas? Alguns defenderiam que a banalidade genérica de tais narrativas 

não alimenta nossas experiências particulares, mas as esvazia por torná-las “anônimas”. O que 

me parece mais plausível, contudo, é pensar numa transformação (em vez de perda) da dimensão 

narrativa da experiência. O ato de contar histórias não desapareceu, só mudou de forma. 



221

Sabemos, por exemplo, que as primeiras formas de narrativa eram orais e ligadas a uma 

visão ritualística do mundo; com a invenção da escrita, tornou-se possível não apenas registrar 

as histórias, mas difundi-las e assimilá-las como representações possíveis (e não como as únicas 

possíveis). Enquanto o poeta grego cantava os feitos de Aquiles como se noticiasse um fato de 

suma importância para todos, o leitor da Ilíada é capaz de um distanciamento e de um poder sobre 

a narrativa que, por meio de um assentimento provisório em relação ao que é narrado, lhe permite 

apropriar-se dela.

Do mesmo modo que o rapsodo precisava de uma audiência, o livro precisa do leitor, em um grau, 

no entanto, ainda mais forte de participação. Rigorosamente falando, o livro não existe sem o leitor, 

que inventa, com o autor, a narrativa. Mas uma narrativa que inventa, por sua vez, também o leitor. 

[...] Somos revelados a nós mesmos pela narrativa que nos conta. Entendo a mim mesmo quando 

elaboro uma narrativa que me descreve, em um entender que é, também, um criar. (Pagotto-Euzebio, 

2014, p. 70-71)

O que antes a voz “fazia ver” passou a ser reorganizado por intermédio das letras. O que 

antes remetia ao início dos tempos tornou-se explicação possível que se altera de acordo as 

circunstâncias em que ela é lida. Desse modo, o próprio modo de olhar para o mundo e para nós 

mesmos deixou de ser meramente arbitrário, como constatação ou narração de um fato dado, para 

tornar-se, ele próprio, uma forma aberta de narrativa. Mais precisamente, é sobretudo no século 

XIX que a linguagem ganha certa autonomia em relação aos significantes que antes a encobriam:

A partir do século XIX, a linguagem se dobra sobre si mesma, adquire sua espessura própria, 

desenvolve uma história, leis e uma objetividade que só a ela pertencem. [...] Conhecer a linguagem 

não é mais aproximar-se o mais perto possível do próprio conhecimento. (Foucault, 2007, p. 409-

410)

Design, narrativa e visualidade contemporânea



222

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

Importa compreendermos que essa “espessura” linguística já estava em pleno desdobramento 

desde muito antes. No registro narrativo, é o que nos permite rir mediante a morte de um herói ou 

um vilão, ou seja, sabendo que estamos distantes dele. Ao mesmo tempo, porém, persistimos em 

nos identificar com situações fictícias, em nos reconhecer por meio das ações de um personagem. 

Não é o aspecto heroico, traumático ou maravilhoso que determina essa relação, e sim um processo 

constante de autonarrativa: transcrevemos nossas experiências singulares e ordinárias por meio de 

representações “emprestadas” das narrativas (ficcionais, políticas, religiosas etc.).

O que parece ser peremptório nas práticas contemporâneas de narrativa, porém, não é tanto 

a passagem da oralidade à escrita, e sim a centralidade dos registros visual e multimídia. Não é 

difícil constatar, por exemplo, que o cinema, a web-televisão e os games já possuem, cada qual, 

um público consumidor altamente maior do que o público dos livros. E na esteira daquele suposto 

desaparecimento da narrativa, não são poucos os autores que consideram o advento do cinema 

uma ruptura similar àquela entre a representação medieval e a renascentista.36 Associam-se a essa 

vaga impressão, não obstante, as infindáveis e já desgastadas críticas à cultura do espetáculo, à 

reprodutibilidade técnica, à sociedade da informação etc. 

Ora, assim como nenhuma configuração histórica isola-se das demais, é preciso reconhecer 

que nenhum aparato tecnológico determina, por si mesmo, nossos modos de perceber e habitar o 

mundo. Não é uma estrutura macro-transcendente, como uma base econômica ou qualquer outro 

tipo de “motor oculto”, que determina o pensamento em dado momento histórico, mas antes uma 

conjunção de elementos díspares num sistema de convenções e restrições inseparável do olhar que 

o compõe.

A singular importância histórica de Thomas Edison, por exemplo, não reside tanto em 

um dispositivo ou invento em particular, mas no modo como ele entendeu os componentes de 

uma incipiente cultura de massa. A lógica que sustentava seu cinetoscópio e seu fonógrafo -a 

experiência cinematográfica restrita a um indivíduo solitário e não coletivo- repete-se hoje na tela 

do computador como principal veículo de distribuição e consumo de entretenimento. Logo, o que 

perdurou não foi um ou outro aparato, e sim a visualidade que os conjugava. 



223

A propósito dessa organização do olhar, Jonathan Crary tem desenvolvido um trabalho 

genealógico37 da experiência perceptiva e dos regimes de visualidade. Em Técnicas do observador 

(Crary, 2012), o historiador examina o modo pelo qual as práticas de representação, no início 

do século XIX, repercutiam a noção de uma “visão subjetiva”. Se os modelos epistemológicos 

vigentes nos séculos XVII e XVIII concebiam o mundo como efeito de leis naturais, de base 

newtoniana, que independiam da vicissitude do corpo humano, uma nova experiência teria sido 

convocada, sobretudo a partir de Goethe (em sua doutrina das cores), no início do século XIX: a 

de que as imagens também são efeito de um olho que vê e ao mesmo tempo as produz.

Seguindo este raciocínio, a invenção da fotografia e os movimentos artísticos paralelos, de 

Turner aos impressionistas, são sintomas tardios da noção de que nossa experiência sensorial não 

é objetiva nem universal. Crary argumenta longamente como essa mesma noção teria amparado 

tanto a concepção romântica de uma “estética purificada” quanto o desenvolvimento científico 

de uma psicologia fisiológica. Disso importa retermos que, uma vez abstraídos de um referencial 

prefixado, os regimes ocidentais de visualidade mergulharam, a partir do século XIX, na opacidade 

e na espessura do corpo humano (ainda que certa “transparência” tenha sido requerida, ao mesmo 

tempo, por meio de fórmulas científicas ou de pinceladas românticas). 

O ponto de chegada desse movimento, entretanto, aponta menos para uma subjetividade 

abstrata e mais para uma visão imanente do mundo: se aquilo que atribui força e sentido ao que 

vemos não é mais algo externo, e sim inerente ao próprio corpo enquanto elemento inescapável de 

nossa inserção no mundo, resta vã a pretensão de ir além das imagens. Tudo o que vemos somente 

adquire sentido ao ser propriamente “visto”. Liberada de toda sorte de originalidade, a visualidade 

contemporânea não mais se subtrai de um modelo ideal, mas se intensifica nos mínimos gestos, na 

manipulação casual das aparências, no espetáculo fugaz de ver e ser visto.

Então, em vez de ver o mundo como sintoma e se incumbir da missão de salvá-lo com medicamentos 

imaginários, talvez o pensamento pudesse se desincumbir da responsabilidade por algo que não criou 

(o mundo, os homens, a vida, o acaso, a morte...) e responder sobre suas próprias obras, dedicar-se a 

Design, narrativa e visualidade contemporânea



224

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

pensar o pensado como se não tivesse ainda sido pensado. Exercício estético, dirão alguns. E dirão 

com razão, pois o pensamento é uma forma de mediar o mundo – um jogo – que vale mais pela 

beleza de enunciação, expressão, raciocínio e arquitetura (dimensão retórica) que pela possibilidade 

de expressar verdades para além do próprio pensamento. (Almeida, 2015, p. 158-159)

Ainda que no âmbito discursivo persistam os imperativos de um sonho moderno com seus 

revezes distópicos sempre à espreita, dilui-se nas franjas da vida cotidiana a força determinante 

que outrora irradiava dos discursos.  De um lado, o desejo fáustico de controle, disciplina e 

permanência figura-se na preocupação com a eficiência do corpo, na hiperestimulação sexual, nas 

técnicas e medicamentos para o bem-estar emocional, para manter-se em atividade física etc. De 

outro, evidenciam-se as dissonâncias de condutas que elegem o martírio individual como via de 

acesso à redenção pessoal ou coletiva – o que atribui força ao dispêndio, à procrastinação, à fruição 

das pequenas coisas na ordem do cotidiano, do banal e do insignificante.

O aspecto paradoxal de tal sensibilidade é similar ao fideísmo barroco: uma descrença 

não tanto em Deus, mas na intervenção divina.38 Recusamos menos a potência dos discursos 

do que a determinação unívoca que eles expressam, de modo que não há, neste mundo, uma 

“verdade” com a qual se preocupar. Não me parece impreciso, com efeito, falar de uma possível 

reabilitação da visualidade barroca no horizonte contemporâneo.39 O mundo barroco, ao contrário 

do que postularam tantos críticos,40 não adveio da perspectiva do vazio ou da decadência, mas da 

exuberância mundana. O olhar seiscentista – a “dobra”, segundo Deleuze (1991) – não mirava 

no que está “escondido”, e sim no que está em cena, à mostra, em evidência. Sempre em direção 

às cores mundanas e ao seu espetáculo, os artistas barrocos mantinham em suspenso os resíduos 

metafísicos das imagens em proveito de uma disponibilidade para ver, assimilar e expressar a 

nuance, que emerge com clareza, entre o sagrado e o profano. 

Dessa atenção aos limiares, aos contrastes, ao que se mantém ambivalente deriva a afinidade 

entre a visualidade barroca e a contemporânea: ¿De que modo uma fotografia seria menos “original” 

do que o mundo visto? Em que medida um documentário é mais “realista” do que um filme de 



225

super-heróis? Uma vez que as pessoas já sabem do aspecto “fantasioso” daquilo que as entretém, 

por que continuam a se entreter? Se essas questões parecem perder, no senso comum, a antiga 

relevância que ainda é cultivada por alguns intelectuais, é porque nossas coordenadas narrativas e 

visuais foram explicitadas: narrativas que se sabem narradas, aparências que nada têm a esconder. 

A experiência do simulacro e sua articulação pelo design

No fluxo cotidiano, nosso olhar não mais procura enxergar uma distinção nítida entre a verdade e 

a mentira, mas sim entre uma imagem que é dada como verdade e, cada vez mais indistinguível 

desta, uma imagem que é dada como imagem. Em outros termos, vemos o “imediato” cada vez 

mais como algo “mediado”. Deduzir partir daí que tudo está se tornando mais “falso”, como 

Baudelaire já o fazia no século XIX, implica a exigência de uma contraparte “verdadeira”. É o que 

vemos em Jean Baudrillard (1991), cuja avaliação depreciativa do simulacro reduz todos os gostos 

e estilos de vida contemporâneos a uma alienação generalizada, um esvaziamento do sentido e um 

desejo desesperado de camuflar esse vazio. 

Bem diferente é a noção de uma “desfabulação do mundo”, nos termos de Rogério de 

Almeida (2015, p. 186-187), que indica uma desestabilização não tanto do mundo,41  mas das 

pretensas verdades que ainda balizam nossa relação com o mundo e que, no entanto, mostram-se 

cada vez mais como ficções, formas, imagens.

É por isso que o estado contemporâneo da estética – deslocado da arte para a vida – pode favorecer 

a desfabulação do mundo: todas as narrativas, discursos, instituições e boas intenções perdem o 

estatuto de verdade e se proliferam como ficções às quais aderimos sem crença. O mundo desfabulado 

mostra-se nu, sem duplo, sem transcendência, sem finalidade ou necessidade. Seus excessos todos – 

beleza, vida animada, instabilidades climáticas, rupturas geológicas – revelam o incessante trabalho 

do acaso, sua abertura para o eterno movimento, o atrito dos encontros.

É sob esse viés que podemos compreender a atual experiência do simulacro: enquanto 

“simulação” significa imitação de algum modelo, “simulacro” representa algo que não possui 

Design, narrativa e visualidade contemporânea



226

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

nenhum equivalente, refere-se a si mesmo. Essa diferença concerne a duas concepções básicas de 

“representação”: que as imagens estão ligadas a referentes prefixados (a ideias ou a coisas reais do 

mundo) ou que as imagens são autorreferenciais (pois só representam outras imagens). A imagem 

de “felicidade” prometida por uma marca de refrigerante, por exemplo, é autorreferencial, logo 

simulacro. Denegar esse tipo de imagem implica, a meu ver, uma iconoclastia similar à de Calvino, 

para quem, no século XVI, as imagens sacras eram nocivas (porque, ao referirem-se a si mesmas, 

diminuíam o temor a Deus). No mesmo período seiscentista, porém, a experiência espiritual relatada 

por Inácio de Loyola afastava-se tanto da iconofilia ortodoxa quanto da iconoclastia protestante 

(Durand, 2010). Para o jesuíta, as imagens não geram ídolos e tampouco correspondem à esfera 

divina, devendo então ser apreciadas por si mesmas, assim como o mundo e seu espetáculo.

Por romper a relação direta entre imagem e original (iconofilia) sem, no entanto, cair na 

desvalorização das imagens (iconoclastia), o simulacro nada mais é do que a afirmação do valor da 

imagem enquanto imagem.42 Não significa, contudo, tomar a imagem como original – como no caso 

da appropriation art, que na década de 1980 reivindicava a originalidade da cópia-pela-cópia (uma 

nova versão da l’art pour l’art)43  –, pois a própria relação original-cópia é alheia ao simulacro, que 

consiste em aprovar a imagem sem hipotecá-la a outra coisa. O simulacro não pretende ser algo 

além daquilo que é, aparência de mundo, só que ele expõe e potencializa esse caráter de aparência. 

A televisão, por exemplo, pode oferecer uma variedade incomparavelmente maior de imagens de 

um dado acontecimento do que aquela que o indivíduo poderia ver se estivesse presente no local. 

Com efeito, os meios de comunicação de massa podem propor uma imagem que é muito mais 

profícua e contundente do que aquela oferecida pela “visão subjetiva” e que, no entanto, não é 

dada como “captura objetiva”.

Trata-se de reconhecer que, em nossa atual relação com as imagens (e com as narrativas, os 

discursos, as instituições), parece ser a forma que prevalece sobre o significado. Forma como facies, 

figura, species, aquilo que se liga ao aspecto, à passagem dos sinais, dos gestos, dos movimentos. 

Enquanto os significados são elementos sempre abstratos, podendo ser tomados como “verdade” 

a qualquer momento, a forma é, bem ao contrário, aquilo que consolida uma imagem, portanto 



227

inseparável dos afetos, da situação, do próprio olhar que a engendra. Em vez de expressar uma 

“visão de mundo”, portanto, o que importa na experiência do simulacro é fazer diferentes modos de 

olhar expressarem-se uns pelos outros, num processo que é sempre instável, fragmentado, relativo 

à intensidade dos fluxos afetivos, porque procede por formas que não têm significado senão na 

própria rede de imagens a que se ligam.

Torna-se possível observar, com isso, a dinâmica do simulacro enquanto experiência estética 

articulada pelo design- aqui entendido amplamente como articulação de imagens, aparências 

e olhares. De um lado, a adesão ao simulacro é reforçada na explicitação de seus artifícios e 

por sua capacidade de assumir sentidos múltiplos de acordo com cada ocasião. Seu valor é o de 

não possuir valor inerente, de modo que não há engano possível além da própria expectativa de 

engano- sabemos que a felicidade não vem de algum produto que a promete, mas nada impede que 

acreditemos nisso provisoriamente; acreditar sem acreditar.

De outro, design abrange a compreensão e a articulação das mediações visuais que nos 

perfazem. Tais mediações são articuladas não somente por meio de produtos, marcas e serviços, 

mas também por meio de discursos, estilos, gestos, modos de ser. Mais do que isso, o design aciona 

novas formas de aderir ao espetáculo mundano: não jogamos apenas com palavras ou ideias, mas 

com ícones, fotografias, vídeos, estilos, representações, de tal forma que o mundo é visto, narrado 

e vivido à medida que as coisas que nos cercam (objetos, lugares e pessoas) se coordenam, se 

conectam, se compõem. O design perfaz, desse modo, um ritual diário de assimilar, organizar e 

articular dadas mediações de acordo com nossos gostos e mediante o olhar alheio. 

Essa maneira de “dar a ver” o mundo por meio das mediações visuais que nos conectam a ele 

coaduna-se com a noção nietzscheana (e foucaultiana) de “obra de arte”:44 exercício de afirmação 

da vida pela criação de sentidos que se inscrevem nela e que a reescrevem. Só que por meio do 

design os sentidos criados mostram-se menos importantes que o compartilhamento dessa criação, 

que é sempre coletiva. A atual amplitude da circulação de gostos e estilos, afinal, faz comparecer ao 

palco contemporâneo uma multiplicidade de modos de ser, situando-nos numa existência sempre 

mediada por “espelhamentos” narrativos. Tais espelhamentos se dão, por sua vez, a despeito de 

Design, narrativa e visualidade contemporânea



228

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

um mesmo processo hermenêutico:45 é ao compreender a si mesmo que o indivíduo compreende 

o mundo, e é compreendendo o mundo que o indivíduo se compreende nele, se situa e narra 

esteticamente sua vida.

Com isso, é possível finalmente observar que a experiência do simulacro articulada pelo 

design se dá como narrativa de cunho “estético”. Se no século XVIII e XIX a estética se pautou 

pela busca de uma fundamentação filosófica do belo como norma universal, hoje ela se desloca 

da arte para a vida: “o alargamento da experiência artística, interessada na transformação dos 

processos de arte em sensações de vida, permite que se pense na possibilidade de se fundar uma 

estética generalizada que dê conta das maneiras de viver, da arte de viver” (Favaretto, 2011, p. 

108). Por sua vez, não é que as “grandes narrativas” tenham se apagado, mas que se abriram a um 

jogo estético pautado pela experiência do simulacro e articulado pelo design.

“Como fenômeno estético, a existência é sempre, para nós, suportável ainda, e pela arte foi-

nos dado olho e mão e antes de tudo a boa consciência para, de nós próprios, podermos fazer um 

tal fenômeno” (Nietzsche, 2001, § 107). Dessa forma, a vida cotidiana não mais se subtrai de um 

conjunto de referências fixas, mas se intensifica por meio de uma “boa consciência” (de que fala 

Nietzsche) do simulacro. Mais do que pela arte, ademais, creio que é por meio do design que essa 

boa consciência tem sido mais difundida e assimilada na visualidade contemporânea: explicitando 

o mundo como aparência de mundo, dando vazão à pluralidade das interpretações e intensificando 

nossa relação com a vida.

Considerações finais: design e autonarrativa visual

O modo como olhamos para o mundo é narrativo, e isso não mudou desde as primeiras manifestações 

de narrativa oral. O que hoje se sobressai, no entanto, é o design como narrativa estética, uma 

narrativa não mais centrada na oralidade/escrita, mas na visualidade multimidiática. Por meio das 

mais diversas mídias, transitamos entre estilos, empreendemos representações de nós mesmos, 

experimentamos e escolhemos novas sensações, tudo para “repassar a limpo” uma vida em que 

sempre estivemos imersos. Não porque o design nos induz a seguir ou imitar determinada conduta 



229

de vida, mas porque, no embate com suas articulações visuais, somos incitados a (re)interpretar a 

nós mesmos, a recontar nossas próprias histórias, nossas próprias ficções.

Sob esse prisma, todo tipo de formação torna-se autoformação: a aprendizagem convive com 

a desaprendizagem; os valores, com a suspensão de valores; os conceitos e conhecimentos, com o 

fluxo constante de intensidades afetivas. Mais do que a educação enquanto complexo institucional, 

no qual o aprendizado se dá em níveis e esferas, o que importa ao olhar contemporâneo são 

os “itinerários de autoformação”, nos termos de Rogério de Almeida (2015, p. 187): “sempre 

provisórios e inacabados, são os meios pelos quais construímos, elaboramos, configuramos, 

inventamos, imitamos, traduzimos o que somos. Não são as nossas obras, mas somos nós como 

obras”.

¿Como nossos itinerários de autoformação estão relacionados à visualidade articulada pelo 

design? Antes de responder a essa questão, quero retomar brevemente a reflexão sobre a prática 

do desenho, com a qual iniciei este texto. Nunca isento dos regimes de visualidade que chegam 

e que passam, todo desenho guarda com fidelidade um gesto que não desce “do céu”, mas que 

sobe do corpo e provém das entranhas – um gesto ancestral que brota da interação entre uma 

carne pensante e o mundo que a contém. Mesmo seguindo códigos e gramáticas historicamente 

herdadas, o desenho começa por esquecer o desenhar em si para estabelecer seu ponto de partida 

em outro lugar: não na superfície genérica do papel nem nos olhos de um espírito subjetivo, mas 

nos abismos do corpo, que se confunde com a mancha visual que vem até nós como o cheiro da 

chuva, o barulho dos carros, o sabor dos alimentos.

São estímulos ínfimos, pois, que mobilizam todo um conjunto de forças, tensões e nós 

interpretativos que nos perpassam incessantemente e que poderão se organizar, dentre outras 

possibilidades, sob a forma de um traço no papel. Penso que um itinerário de autoformação 

delineia-se como um desenho que nunca é totalmente calculado ou projetado, mas que em dado 

momento aparece, adquire forma.46 Tal movimento coaduna com um dos aspectos que Flusser 

(2010, p. 19) atribui ao design: “a matéria no design [...] é o modo como aparecem as formas”. 

Nesse sentido, proponho que o design atua, no seio dos itinerários de autoformação, como um 

modo de autonarrativa.

Design, narrativa e visualidade contemporânea



230

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

É quando nos deparamos, por exemplo, com algum detalhe insignificante, alguma imagem 

ou objeto que “faz aparecer” uma situação pela qual já passamos, mas que agora se abre por 

um percurso diferente, um lugar diferente, pessoas diferentes. Trata-se de um modo de narrar-se 

a si mesmo pautado na possibilidade de estabelecer conexões visuais entre uma experiência e 

outra, relacionando e recombinando uma miríade de sensações, estilos e gostos. Do ponto de vista 

educacional, parece-me que essa possibilidade autonarrativa de “dar forma”, atrelada à experiência 

do simulacro como um modo de “dar a ver” o mundo (como aparência de mundo), enaltece a 

difusão e pluralismo de interpretações possíveis em detrimento do aprendizado consensual (como 

aquele da hierarquia tradicional entre professor e aluno). 

Pois desde o século XIX, como vimos, a visualidade ocidental tem seguido um caminho 

que, embora disperso e incongruente, aponta para a seguinte direção: de um olhar que enxerga 

somente uma interpretação válida para aquele que admite a multiplicidade interpretativa. Em 

outras palavras, torna-se cada vez mais claro que tudo não passa de um “ponto de vista”. Tal como 

no cinema, em que o movimento é criado pela sucessão de imagens estáticas, as interpretações são 

formadas pela sucessão de olhares, isto é, de impressões sempre atadas a um observador. Trata-

se de uma relação de contiguidade, e não de sobreposição: o que vemos só faz sentido em meio a 

essa sucessão de olhares, de tal modo que, se quisermos “limpar” nosso olhar das interpretações 

alheias, não enxergaremos mais nada. 

Eis a sensibilidade visual do simulacro: não há o que se ver "por trás" das coisas vistas. É um 

modo de olhar que não se confunde com a impossibilidade (niilista) de expressar o mundo; pelo 

contrário, faz proliferar o design enquanto forma de autonarrativa por meio da qual nos inserimos 

esteticamente no mundo.



231

Design, narrativa e visualidade contemporânea

Notas

31 Cf. Portugal, 2011.

32 Segundo Jacques Aumont (2004, p. 48), essa base comum entre a fotografia e o impressionismo reside 

na “passagem do esboço – registro de uma realidade já modelada pelo projeto de um futuro quadro – ao 

estudo – registro da realidade ‘tal como ela é’, por ela mesma”. 

33 A exemplo do esteticismo de Oscar Wilde e Théophile Gautier, ou do “olho inocente” idealizado por 

Cézanne, Ruskin e o movimento pré-rafaelita. Cf. Crary, 2012, p. 96-97.

34 Cf., a este respeito: Perniola, 2011, p. 115-127.

35 Como vemos, por exemplo, no “efeito do real” descrito por Roland Barthes: a ideia de que há toda uma 

série de artifícios supérfluos e não funcionais, presentes nas obras de escritores como Flaubert e Balzac, 

que servem somente para produzir o aspecto realista da narrativa. Cf. Barthes, 1972, p. 35-44.

36 Cf. Lima, 2000, p. 153-162.

37 No sentido nietzschiano de investigação de forças ou inclinações morais a partir das quais se legitimam 

condutas e discursos para “regularizar” o mundo. Trata-se do ponto de vista que aqui nos interessa: 

identificar recorrências discursivas que nos permitam elaborar hipóteses filosóficas.

38 Cf. Onfray, 2009, p. 30.

39 Cf. Almeida, 2013.

40 Para Wölfflin (1989), o caráter “pictórico” da arte barroca remeteria a uma esfera de debilidade, de 

fragilidade, como se a ambiguidade visual fosse uma falha expressiva, derivada de um pensamento vazio 

e de uma cultura decadente. Por sua vez, Benjamin (1963, p. 90) atribuiu à simbólica seiscentista um 

enorme poder de “esvaziamento”, uma secularização sem qualquer preocupação crítica ou visionária.

41 Como vemos em Vattimo (1996), por exemplo, para quem o mundo converteu-se em interpretação e, 

com isso, perdemos o mundo verdadeiro: niilismo consumado, enfraquecimento do pensamento. Contra 

tal diagnóstico, basta lembrarmos que Nietzsche (2006, III, §2) já proclamava no fim do século XIX que 

“O mundo‘aparente’ é o único. O ‘mundo verdadeiro’ é apenas acrescentado mendazmente”.

42 Cf. Perniola, 2000, p. 127-142.

43 Cf. Foster, 2014, p. 174-178.



232

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

Referências bibliográficas

Almeida, R.  (2013). Exuberância do artifício: aspectos do barroco revividos na contemporaneidade. 

Diálogos Interdisciplinares, v. 2, p. 148-158 

___________. (2015). O mundo, os homens e suas obras: filosofia trágica e pedagogia da escolha. 

Tese de livre-docência. Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, São Paulo, 

Brasil.

Aumont, J. O. (2004).  Olho interminável: cinema e pintura. São Paulo, Brasil: Cosac Naify. 

Barthes, R. et. al. (1972). Literatura e semiologia. Petrópolis, Brasil: Vozes. 

Baudrillard, J. (1991). Simulacros e simulação. Lisboa, Portugal: Relógio D’Água.

Beccari, M. (2016). Articulações simbólicas: uma nova filosofia do design. Teresópolis, Brasil: 

2ab.

Benjamin, W. (1963). Origem do drama barroco alemão. São Paulo, Brasil: Brasiliense. 

__________. (1994). Magia e técnica, arte e política (Obras escolhidas v. 1). São Paulo, Brasil: 

Brasiliense.

Crary, J. (2012). Técnicas do observador: visão e modernidade no século XIX. Rio de Janeiro, 

Brasil: Contraponto, 

Deleuze, G. A. (1991). Dobra: Leibniz e o barroco. Campinas, Brasil: Papirus.

Durand, G. (2010). O Imaginário: ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. Rio de 

Janeiro, Brasil: Difel, 

44 Cf., respectivamente: Nietzsche, 2001, § 299; Foucault, 2006, p. 288-293.

45 Cf. Ricouer, 2008, p. 68.

46 “A experiência não é, necessariamente, uma ruptura, um acontecimento, pode ser tão somente o resíduo 

de fluxos cotidianos, mais ou menos intensos, por vezes não inteiramente conscientes, mas que em dado 

momento desabrocha, se revela, aparece” (Almeida, 2015, p. 150).



233

Design, narrativa e visualidade contemporânea

Favaretto, C. (2011). Deslocamentos: entre a arte e a vida. Revista ARS (PPG-Artes Visuais – 

USP), v. 9, p. 94-109.

Flusser, V. (2010). Uma filosofia do design: a forma das coisas. Lisboa, Portugal: Relógio 

D’Água

Foster, H. (2014). O retorno do real: a vanguarda no final do século XX. São Paulo, Brasil: 

Cosac Naify.

Foucault, M. (2006). Ditos e Escritos – Vol. V: Ética, Sexualidade, Política. Rio de Janeiro, 

Brasil: Forense Universitária.

__________. (2007). As palavras e as coisas. São Paulo, Brasil: Martins Fontes.

__________. (2013). A ordem do discurso. São Paulo, Brasil: Edições Loyola.

Gombrich, E. H. (2007). Arte e ilusão: um estudo da psicologia da representação. São 

Paulo, Brasil: Martins Fontes, 

Kundera, M. A. (1985).  Insustentável leveza do ser. Rio de Janeiro, Brasil: Nova Fronteia.

Lima, L. C.  (2000). Teoria da cultura de massa. Rio de Janeiro, Brasil: Paz e Terra. 

Nietzsche, F. (2001). A gaia ciência. São Paulo, Brasil: Companhia das Letras.

__________. (2006). Crepúsculo dos ídolos: como se filosofa com o martelo. São Paulo, 

Brasil: Companhia das Letras.

Onfray, M. (2009). Contra-história da filosofia, Volume III: os libertinos barrocos. São 

Paulo,  Brasil: WMF Martins Fontes, 

Pagotto-Euzebio, M. S. ¿Por que ler os clássicos? In: Pagotto-Euzebio, M. S.; Almeida, R. 

(orgs.) Nós, os antigos: XI Semana de Estudos Clássicos da FEUSP. São Paulo, Brasil: Képos, 

2014, p. 65-74.

Perniola, M. (2000). Pensando o ritual: sexualidade, morte, mundo. São Paulo, Brasil: 

Studio Nobel. 

_________. (2011). Ligação direta: estética e política. Florianópolis: Editora da UFSC, 

Portugal, D. P. (jul./dez.2011) O realismo entre as tecnologias da imagem e os regimes de 



234

RED DE EDUCACIÓN CONTEMPORÁNEA EN LATINOAMÉRICA
Tendencias latinoamericanas en investigación  

visualidade: fotografia, cinema e a “virada imagética” do Século XIX. Discursos 

fotográficos, Londrina, v.7, n.11, p.33-54.

Ricoeur, P. (2008). Hermenêutica e ideologias. Petrópolis: Vozes.

Vattimo, G. (1996) O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-

moderna. São Paulo, Brasil: Martins Fontes.

Wölfflin, H. Renascimento e barroco: estudo sobre a essência do estilo e sua origem na 

Itália. São Paulo, Brasil: Perspectiva, 1989.


